

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



V. V. Latyshev В. В. Латышевъ.

Ocherk opeclerkich drevnostei 04EPKB

# ГРЕЧЕСКИХЪ ДРЕВНОСТЕЙ.

пособів для гимназистовъ старшихъ классовъ и для начинающихъ филологовъ.

#### ЧАСТЬ 2-я:

#### БОГОСЛУЖЕБНЫЯ И СЦЕНИЧЕСКІЯ ДРЕВНОСТИ.

издание 2-е, исправленное.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія В. Безовразова и Коми. (Вас. Остр., 8 лин., д. № 45).

1899.



## ПРЕДИСЛОВІЕ КЪ 1-му ИЗДАНІЮ.

Ипль, преслюдуемая мною при составлени «Очерка греческих древностей», достаточно выяснена въ предисловіяхъ къ 1-му и 2-му изданіямъ 1-й его части и въ замьткь, помьщенной въ мартовской книгь Журнала Мин. Нар. Просв. 1889 г. по поводу рецензіи А. Н. Щукарева. Насколько удалось мнь достигнуть этой цъли въ выпускаемой нынь 2-й части,—объ этомъ буду ожидать нелицепріятнаго суда критики. Здъсь замьчу только, что при окончательной обработкъ книги я вездъ имълъ въ виду 2-е изданіе 1-й части, стараясь, чтобы она непосредственно къ нему примыкала и по цълямъ, и по способу изложенія.

Главными пособіями при составленіи 2-й части служими мню Gottesdienstliche A/terthümer К. Ф. Германа (изд. 1858 г.), 2-й томь Griech. Alterthümer Шёмана (3-е изд.), Histoire des religions de la Grèce antique А. Мори, Heortologie А. Моммзена и др., а для сценическихъ древностей — Griech. Bühnenalterthümer А. Мюдлера. Кромь того по разнымъ частнымъ вопросамъ мню неръдко приходилось обращаться къ сборникамъ надписей и къ спеціальнымъ монографіямъ, преимущественно новыйшимъ, въ виду того, что названные капитальные труды, за исключеніемъ послыдняго, представляются уже въ большей или меньшей степени устаръвшими. На труди отечественныхъ ученыхъ, къ сожальнію очень еще немногочисленные въ области богослужебныхъ и сценическихъ древностей, я старался обращать подобающее вниманіе какъ въ изложеніи, такъ и въ библіографическихъ указателяхъ.

Въ заключение считаю своимъ пріятнюйшимъ долюмъ съ чувствомъ задушевной благодарности назвать имена профессора П. В. Никитина, не потяготившагося просмотромъ корректурныхъ листовъ 6-го отдъла и при этомъ сообщившаго не мало цънныхъ замъчаній, и сослуживца моего С. В. Мирошникова, оказавшаго мнъ существенную помощь при корректуръ и составленіи указателей.

24 Марта 1889 г.

## ПРЕДИСЛОВІЕ КО 2-му ИЗДАНІЮ.

Главными настольными пособіями при обработкт новаго изданія 2-й части «Очерка» послужили для меня слюдующіе труды: P. Stengel, Die griech. Kultusaltertümer (2 Aufl. 1898), O. Gruppe, Griech. Mythologie und Religionsgeschichte (mu dea mpyda exodame въ составъ извъстнаго «Handbuch der klass. Altertumswissenschaft Ив. Мюллера) и A. Mommsen, Feste der Stadt Athen (1898). Въ первых пяти отдълах книги, относящихся собственно къ области богослужебных древностей, я счель возможнымь ограничиться частными поправками и дополненіями, при которых, конечно, обрашаль должное вниманіе и на обстоятельную рецензію перваю изданія моей книги, помъщенную проф. Н. И. Новосадскимъ въ Журналь Минист. Нар. Просв. за мартъ 1890 г. Шестой отдълг, посвященный сценическимг древностямг, пришлось подвергнуть значительной переработкь, такь какь именно вь этой области послыднее десятильтіе было временем оживленной научной работы, возбужденной новою теоріею Дёрпфельда. жальнію, мнь пришлось выпускать новое изданіе именно тогда, когда эта теорія подвергается живому обсужденію и оцпыкт, споры ея противниковь и защитниковь далеко еще не закончились и во мношхъ случаяхъ не привели еще къ прочнымъ результатамъ. Такое состояние вопроса о греческомъ театръ не могло, конечно, не отразиться и на посвященномъ ему отдъль моей книги. Академикъ П. В. Нивитинъ и на этотъ разъ съ величайшею любезностью пересмотрълз этотъ отдълг и оказалъ значительное содпиствие в его обработкъ, за что и приношу многоуважаемому коллегь мою искренныйшую благодарность. Не могу также не назвать здпсь съ чувствомъ признательности имя П. И. Прозорова, оказывавшаго мни усердную и диятельную помощь при корректурь книги.

Іюнь 1899 г.

В. Датышевъ.

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Введение.                                               | Стр.       |
|---------------------------------------------------------|------------|
| § 1. Общія замівчанія о религін едлиновъ                | 1          |
| § 2. Отношеніе государства къ культу                    | 10         |
| § 3. Вырожденіе и упадокъ религіозныхъ вѣрованій        | 13         |
|                                                         |            |
| Отдвлъ І.                                               |            |
| мъста и вещественныя принадлежности культа.             |            |
| Глава 1-я: Освященныя культомъ мёстности                | 16         |
| Глава 2-я: Алтари или жертвенники                       | 21         |
| Глава 3-я: Храми                                        | 23         |
| Глава 4-я: Священные символы и изображенія              | 34         |
| Глава 5-я: Храмовыя имущества и дары                    | 41         |
| Отдѣлъ II.                                              |            |
| лица культа.                                            |            |
| Глава 6-я: Жрецы                                        | 46         |
| Глава 7-я: Должностныя лица по дёламъ культа и храмовые |            |
| служители.                                              |            |
| § 1. Должностныя лица                                   | 5 <b>6</b> |
| § 2. Храмовые служители                                 | 59         |
|                                                         |            |

# Отдёлъ III.

# обряды культа.

| Глава 8-я: Молитва                                                   | <b>62</b> |
|----------------------------------------------------------------------|-----------|
| Глава 9-я: Заклятія и клятвы                                         | 66        |
| Глава 10-я: Очищенія и умилостивленія                                | 73        |
| Глава 11-я: Жертвоприношенія                                         | 80        |
| Глава 12-я: Праздничныя пъсни, пляски, игры и процессіи.             | 94        |
| Отдѣлъ IV.                                                           |           |
| времена культа.                                                      |           |
| Глава 13-я: Греческій календарь                                      | 104       |
| Глава 14-я: О праздникахъ вообще                                     | 112       |
| Глава 15-я: Четыре общееллинскія празднества.                        |           |
| § 1. Общія замівчанія.                                               | 117       |
| § 2. Олимпійскій праздникъ                                           | 119       |
| § 3. Пиеійскій праздинкъ                                             | 128       |
| § 4. Исемійскій праздникъ                                            | 130       |
| § 5. Немейскій праздникъ                                             | 131       |
| Глава 16-я: Анинскіе праздники.                                      |           |
| § 1. Первая четверть года (Панасензи и др.)                          | 132       |
| § 2. Вторая четверть года (Піанепсін, Өесмофорін, Апатурін, сель-    |           |
| свія Діонисів и др.)                                                 | 138       |
| § 3. Третья четверть года (праздники Діониса и др.)                  | 144       |
| § 4. Последняя четверть года (Оаргеліи, Скирофоріи, Дінполіи и др.). | 148       |
| Глава 17-я: Важнъйшіе праздники въ другихъ государствахъ             |           |
| Еллады.                                                              |           |
| § 1. Пелопоннесъ                                                     | 154       |
| § 2. Беотія                                                          | 162       |
| § 3. Дельфы                                                          | 164       |
| § 4. Съверная Еллада.                                                | 166       |

| § 5. Острова Эгейскаго моря                         | 168 |
|-----------------------------------------------------|-----|
| § 6. Малая Азія                                     | 171 |
| § 7. Западныя колонів                               | 173 |
|                                                     |     |
| Отдълъ V.                                           |     |
| Отдаль 🕶                                            |     |
| особые виды культовъ и религіозныхъ учрежденій.     |     |
| Глава 18-я: Мантика                                 | 175 |
| § 1. Безънскусственная мантика                      | 177 |
| § 2. Искусственная мантика                          | 179 |
| Глава 19-я: Оракулы                                 | 187 |
| § 1. Оракулы знаковъ                                | 188 |
| § 2. Оракулы экстатическіе (Аполлоновскіе)          | 193 |
| § 3. Оракулы сновиденій.                            | 201 |
| § 4. Оракулы вызова мертвыхъ                        | 206 |
| Глава 20-я: Мистеріи.                               |     |
| § 1. Общія замічанія.                               | 208 |
| § 2. Елевсинскія мистеріи                           | 212 |
| § 3. Самоеракійскія мистеріи                        | 226 |
| § 4. Критскія мистеріи Зевса и Куретовъ             | 229 |
| § 5. Ученіе орфиковъ                                | 230 |
| Глава 21-я: Религіозныя общества                    | 235 |
| Глава 22-я: Домашній культь.                        |     |
| § 1. Домашніе боги                                  | 239 |
| § 2. Брачные обряды                                 | 141 |
| § 3. Обряды, относящеся въ дѣтямъ                   | 244 |
| § 4. Погребальные обряды и культь мертвыхь          | 245 |
| • • •                                               |     |
| ·                                                   |     |
| Отдълъ VI.                                          |     |
| сценическія древности.                              |     |
| Глава 23-я: Краткій очеркъ развитія греческой драмы | 252 |
| Глава 24-я: Устройство театральнаго зданія.         | _   |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             | 257 |
| § 1. Основной планъ зданія                          | 260 |
| § 2. Скена                                          | 200 |

#### — VIII —

| § 3. Opxecrpa                                                                                   | • | 262         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------------|
| § 4. Мъста для зрителей                                                                         | • | 263         |
| § 5. Театръ Діониса въ Аеннахъ                                                                  | • | 266         |
| Глава 25-я: Декораціи и машины                                                                  |   | 270         |
| Глава 26-я: Актеры                                                                              |   | 275         |
| Глава 27-я: Хоръ                                                                                | • | <b>2</b> 81 |
| Глава 28-я: Костюмы и маски                                                                     | • | 285         |
| Глава 29-я: Публика                                                                             | • | <b>292</b>  |
| Глава 30-я: Устройство представленій.                                                           |   |             |
| § 1. Время и составъ представленій                                                              |   | 296         |
| § 2. Выборъ и разучиваніе пьесъ                                                                 |   | 298         |
| § 3. Издержки представленій. Хорегія                                                            | • | 299         |
| § 4. Ходъ представленій. Оцінка пьесъ. Дидаскалін                                               |   | 303         |
| Указатели: 1. Лечныхъ, минологическихъ и географическихъ именъ 2. Греческихъ словъ и выраженій. | • | 308         |

# введеніе.

## § 1. Общія замічанія о религіи еллиновъ.

Греческія богослужебныя древности занимаются изученіемъ не самихъ религіозныхъ върованій грековъ, а внёшнихъ выраженій ихъ богопочитанія, т. е. богослужебныхъ обрядовъ и религіозныхъ учрежденій. Но такъ какъ внёшняя, обрядовая сторона каждой религіи стоитъ въ самой тёсной связи съ ея внутреннимъ содержаніемъ, то для болёе яснаго пониманія этой стороны необходимо вредварительно бросить хотя краткій взглядъ на сущность греческой религіи, на причины ея развитія и упадка и на отношенія къ ней греческихъ государствъ.

Первые зачатки религіозныхъ возарівній еллиновъ и первоначальныя формы ихъ върованій находятся за предълами историческаго изследованія и восходять до той отдаленной поры, когда ихъ предки жили еще въ Азіи, не выдълнясь изъ общей семьи арійцевъ (сами еллины относили установленіе богопочитанія ко временамъ пеласговъ. Герод. II, 51 сл.); но извъстная намъ религія историческихъ временъ, представлявшая собою политеистическое обоготворение силь природы, едва-ли была слишкомъ далека оть своего первоначального характера. Еще въ историческія времена культъ былъ связанъ преимущественно съ табими явленіями общественной и частной жизни, которыя носили ясные признаки своего происхожденія изъ патріархальнаго быта древивищихъ временъ. Всъ сказанія о богахъ и герояхъ, которыми такъ богата греческая религія, свидътельствують о такомъ міровозарівній, которое приписывало жизнь природы действію олицетворенных силь, хотя и отличающихся отъ матеріальныхъ элементовъ природы, но твиъ не менве соединенныхъ съ нею твснвишимъ образомъ и не стоящихъ внв или выше ея; это силы самой природы, на которыя только перенесено представленіе личности и двиствія которыхъ являются выраженіями воли олицетворенныхъ существъ 1). Однаво религіозныя воззрінія народа, столь богато одареннаго духовными силами, не могли остановиться навсегда на одномъ уровнъ развитія: чъмъ болье въ человькъ развивалось сознаніе свободы своей личности, чёмъ яснее онъ сознаваль себя существомъ. дъйствующимъ по своей воль и склонностямъ, тымъ скорье полжно было видоизмѣниться и его первоначальное представленіе объ одицетворенныхъ силахъ природы: онъ стали представляться ему также свободными, одаренными собственной волей человъкополобными существами, изъ коихъ каждое действуеть прежде всего въ той области, которая, такъ сказать, спеціально ему присвоена и находится въ его вёдёніи, но тёмъ не менёе не на столько тёсно связано съ нею и ею ограничено, чтобы не могло переступать ея и проявлять свою свободную дівятельность въ другихъ областяхъ. Такова, въ сущности, та степень развитія религіозныхъ върованій, которую мы видимъ въ древнейшихъ произведеніяхъ греческаго генія, такъ называемыхъ Гомеровскихъ поэмахъ. Здёсь господствуеть уже полный антропоморфизмъ. Гомеровские боги заняты человъческими дълами почти исключительно или, по крайней мъръ, гораздо болве, нежели жизнью природы; ихъ значеніе, какъ представителей силь и явленій природы, такъ далеко отступило назадъ, что даже не всегда можеть быть ясно понято на основаніи данныхъ, встречающихся въ поэмахъ, тогда вакъ жизнь человечесвая во всехъ ся проявленіяхъ представляется стоящею подъ постояннымъ надзоромъ божествъ и въ постоянной зависимости отъ нехъ. Очевидно, что редигіозныя воззрівнія едлиновъ должны были пройдти длинный періодъ развитія, чтобы отъ простаго обожанія окружающей природы дойдти до той степени, на которой мы застаемъ ихъ въ Гомеровскія времена. Люди этихъ временъ уже связывали почитаніе боговъ со множествомъ различныхъ обрядовъ, которые въ сущности одинаковы или близко сходны съ существовавшими въ историческую эпоху. Въ эти времена уже существовала вся, такъ сказать, обстановка богослуженія, т. е. молитвы, жертвы, пісни, танцы, даже грубыя статуи и храмы съ ихъ принадлежностями. Да и самыя религіозныя върованія историческихъ временъ въ

<sup>1)</sup> Cp. ΠΙΒΑΤ. Κραπ. p. 397 c: Φαίνονταί μοι οἱ πρῶτοι τῶν ἀνθρώπων τῶν περὶ τὴν Ἑλλάδα τούτους μόνους τοὺς θεοὺς ἡγεῖσθαι, οὕςπερ νῦν πολλοὶ τῶν βαρβάρων, ἥλιον καὶ σελήνην καὶ τῆν καὶ ἄστρα καὶ οὐρανόν.

сущности не много отличались отъ върованій Гомеровской эпохи, котя, конечно, съ теченіемъ времени въ нихъ происходили, медленно и постепенно, разныя переміны, главнымъ образомъ подъвліяніемъ знакомства съ върованіями сосіднихъ народовъ, премиущественно восточныхъ. Не подлежить сомнінію, что культъ нівоторыхъ отдільныхъ греческихъ божествъ, особенно Афродиты и Посидона, имбетъ въ себі финивійскіе или другіе азіатскіе элементы; оргіастическіе обряды культа Вакха обнаруживаютъ сходство съ фригійскими обрядами корибантовъ, а въ елевсинскихъ мистеріяхъ замітно вліяніе Египта. Были заимствованія и съ сівера, напр. изъ Оракіи. Съ конца VI и начала V в. мы имбемъ уже возможность ближе познакомиться какъ съ религіозными воззрівніями отдільныхъ выдающихся умовъ, такъ и съ взглядами, распространенными въ массів народа. На нихъ мы теперь и остановимся.

Сущность религіозныхъ върованій еллиновъ этой эпохи можетъ быть выражена въ немногихъ словахъ: еллины вврили, что существуетъ множество божественныхъ существъ, воторыя имъютъ власть надъ міромъ и человъчествомъ, отъ которыхъ происходить добро и эло и благорасположение которыхъ можно заслужить поведеніемъ имъ пріятнымъ, а отвратить--непріятнымъ. Пріятное богамъ поведение состоитъ отчасти въ соблюдении богослужебныхъ обрядовъ, издревле установленныхъ самими богами, отчасти жевъ честномъ образъ жизни и исполнении обязанностей въ государству и ближнимъ, или предписанныхъ богами и боговдохновенными людьми древнихъ временъ, или открытыхъ каждому его собственнымъ разумомъ и совестью. Какихъ боговъ следовало почитать преимущественно предъ другими и какіе способы почитанія были имъ особенно пріятны, объ этомъ каждый узнаваль практически въ своемъ домъ, обществъ и государствъ. Догматически установленнаго религіознаго ученія и систематическаго наставленія въ сущности и обрядахъ религіи, подобнаго тому, какое у насъ дается въ церкви и школь, у еллиновъ не было. Прочно установлены были только обычные въ каждомъ государствъ или дом'в культы, о формахъ и обрядахъ которыхъ въ случав надобности можно было узнавать отъ жредовъ каждаго культа или особыхъ истолкователей (ѐξηγηταί), которые существовали въ нѣкоторыхъ государствахъ. Формы вульта, конечно, не были лишены всяваго значенія, въ основаніи ихъ, безъ сомнінія, лежали ті или

другія религіозныя иден; однако нѣтъ никакихъ свидѣтельствъ о томъ, чтобы о нихъ существовали постоянныя, прочныя традиців или жреческія ученія, которыя бы передавались изъ поколѣнія въпоколѣніе и были при случаѣ преподаваемы общинѣ или отдѣльнымъ лицамъ; каждому предоставлялось объяснять себѣ формы культа по собственному разумѣнію.

Точно такъ же и представленія о самихъ богахъ, ихъ сущности, личныхъ качествахъ, взаимныхъ отношенияхъ, участии, принимаемомъ каждимъ изъ нихъ въ управлении міромъ и человівческоюжизнью и т. п., не составляли одного стройнаго ученія, которое было бы преподаваемо жрецами или другими учителями религіи. Если эти возэрвнія были въ большей или меньшей стецени сходны между собою у разныхъ еллинскихъ племенъ или въ разныхъ госупарствахъ и городахъ, то это согласіе обусловливалось преимущественно вліяніемъ поэтовъ, произведенія которыхъ распространялись по всей Елладъ и придавали извъстное единство и определенность религіознымъ представленіямъ. «Гомеръ и Гесіодъ, говорить Геродоть (II, 53), составили для еллиновъ родословіе боговъ, дали имъ имена, распределили между ними достоинства и занятія и начертали ихъ образы». Эти слова отца исторіи слівдуетъ понимать, конечно, въ томъ смыслё, что названные имъ поэты въ своихъ произведеніяхъ сдёлали болёе точными и ясными. представленія, которыя до нихъ были неопределенны и туманны. Кром' поэтовъ им вли изв' встное вліяніе въ этомъ отношеніи оракулы, особенно Дельфійскій, который въ качествъ религіознагоцентра (χοινή έστία) Еллады, безъ сомнінія, въ значительной степени содъйствоваль установленію единства ся религіи. Платонъвъ своихъ «Законахъ» (V р. 738 b) между прочимъ говоритъ, что ни одинъ разумный человъкъ не дерзнетъ измънять религіозныхъустановленій, опреділенныхъ въ Дельфахъ, Додонів или у Аммона.

Однако, несмотря на это вліяніе оракуловъ и поэтовъ, въ религіозныхъ върованіяхъ еллиновъ было много разнообразія въ частностяхъ: относительно каждаго божества, его положенія среди другихъ, значенія и дъятельности, способовъ почитанія и пр. въ разныхъ мъстахъ существовали разные взгляды. Такъ, напр., во многихъ мъстахъ мы встръчаемъ 12 наиболье почитаемыхъ боговъ, но въ другихъ (даже въ Дельфахъ) нътъ никакого слъда этой системы; даже къ кругу 12-ти не вездъ причислялись одни и тъ же боги; напр. въ Авинахъ въ числъ 12-ти были: Зевсъ и Гера, Посидонъ и Деметра, Аполлонъ и Артемида, Гефэстъ и Аонна, Арей и Афродита, Гермесъ и Гестія; между тімъ въ Олимпійскомъ бюбаха́део вмісто Деметры, Арея, Афродиты, Гефэста и Гестіи являются Кронъ съ Реею, Діонисъ, річной богъ Алфей и Хариты (такъ какъ посліднихъ было нісколько, то въ этомъ бюбаха́део было, собственно говоря, болье 12-ти боговъ). Далье, несмотря на то, что Зевсъ въ мисологіи является верховнымъ богомъ, неріздко въ государственвыхъ культахъ другія божества пользуются большимъ уваженіемъ, нежели онъ, какъ напр. въ Асинахъ—Асина, въ Дельфахъ—Аполлонъ, у іонійцевъ—Посидонъ, въ Аргосъ и на Самось — Гера; въ нікоторыхъ містахъ въ качестві главныхъ боговъ почитались даже такіе, которые не принадлежали къ числу верховныхъ 12-ти, напр. Геліосъ на о. Родось, Эротъ въ г. Оеспіяхъ, Хариты въ Орхоменъ беотійскомъ и пр.

Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ были почитаемы даже такія божественныя существа, которыя другимъ совершенно не были извѣстны; иѣкоторыя изъ нахъ даже не обозначались собственными именами, а только общими выраженіями, какъ напр. "Аναχτες παίδες въ локридскомъ городѣ Амфиссѣ, θεοὶ χαθαροί въ Аркадіи у Паллантія и θεὸς ἀγαθός тамъ же въ г. Мегалополѣ, наконецъ ἄγνωστος θεοί въ Аеинахъ и Олимпіи 1). Встрѣчаются даже случаи, что люди создавали себѣ новыхъ боговъ и учреждали ихъ культы. Такъ, Тимолеонтъ Сицилійскій въ благодарномъ признаніи удачи, сопровождавшей всѣ его предпріятія, установиль въ своемъ домѣ культъ богини Аὐτοματία (Плут. Тимол. 36), а этолійскій корсаръ Дикэархъ (бывшій на службѣ у македонскаго царя Филиппа V), человѣкъ безбожный и беззаконный, ставиль алтари богинямъ 'Ασέβεια и Нарачоμία (Полиб. 18, 54).

Даже однимъ и тъмъ же богамъ въ разнихъ мъстахъ придавались разния имена, прозвища или аттрибуты, указывавшіе на весьма разнообразныя представленія объ этихъ богахъ и своимъ происхожденіемъ иногда обязанные вполнѣ мъстнимъ причинамъ. Вслъдствіе разнообразія этихъ прозвищъ и аттрибутовъ неодновратно высказывались даже сомнѣнія, дъйствительно ли они принадлежатъ одной и той же божественной личности, или разнымъ, только носящимъ одно и то же имя. «Я не знаю, говоритъ Сократъ у Ксенофонта (Пиръ, VIII, 9), одна ли Афродита, или двъ — Небесная и Всенароднаи: въдь и Зевсъ, котораго признають за

<sup>1)</sup> Habc. X, 38, 3; VIII, 44, 5; VIII, 36, 3; I, 1, 4; V, 14, 6.

одного и того же бога, имъетъ много прозвищъ». Поэтому не удивительно, что древніе богословы отчасти по указанной причинъ, отчасти всябдствіе многихъ несогласимыхъ противоръчій въ сказаніяхъ объ однихъ и тъхъ же богахъ, ръшительно утверждали, что нужно принимать по нъскольку Зевсовъ, Геръ и т. д. (Сіс. de nat. deor. III, 16, 42 и 21, 53).

Изъ сознанія зависимости людей отъ боговъ и нужды въ нихъ естественнымъ образомъ вытекло сознание необходимости богопочитанія. Человівть исполняль религіозные обряды, отдаваль богамъчасть своего имущества въ видъ жертвъ или даровъ, но взамънъ просиль у нихъ того, въ чемъ онъ нуждался; онъ висказывалъ благодарность богамъ потому, что боялся неблагодарностью навлечь на себя ихъ немилость. Но темъ не мене мысль о человъколюбіи боговъ не была чужда еллинской религіи. Гомеръ называеть Зевса отцомъ боговъ и людей не потому, что онъ быль ихъ творцомъ, а потому, что онъ отечески правитъ міромъ и печется о немъ. Стоивъ Хрисиппъ представляетъ общепризнаннымъ положеніе, что боги благодітельны и человівколюбивы. Самое нонятіе госівка, обозначавшее отношеніе людей къ богамъ, указываеть не на рабскій страхь, а на добровольное признаніе верховенства боговъ и благоговъніе къ нимъ. Однако нельзя не замётить, что такое понятіе о богахъ и основанное на немъ истинное благочестіе, ѝ восеввия въ лучшемъ значенім этого слова, было уделомъ лишь немногихъ лучшихъ, наиболее развитыхъ умовъ, тогда какъ въ массъ народа господствоваль грубый страхъ предъ богами (бысобациочіа) или легконысленное невіріе. «Совершать нечестивыя деннія или говорить беззаконныя речи, пишеть Платонъ (3ax. X p. 885 b), moment tojeko tote, kto uju bobce ne běpute въ боговъ, или думаетъ, что они не пекутся о людяхъ или могутъ быть тронуты жертвоприношеніями и молитвами». Впрочемъ въ самой сущности многобожія, вытекшаго изъ обоготворенія природы, лежить причина того, что чистое и высокое понятіе о божествъ не могло пронивнуть въ сознаніе массы людей и сдёлаться господствующимъ: среди множества боговъ необходимости было не мало такихъ существъ, которыя вовсе не соотвътствовали этому понятію, но тъмъ не менъе, какъ существа высшей природы, признавались за боговъ, имъющихъ силу причинять человъку добро и зло. У Гомера называется богинею морское чудовище Свидла; Химэра, Ехидна, Сирены и т. п. суть также божественныя существа. По народнымъ върованіямъ даже высшія и лучшія божества не были свободны отъ нравственныхъ слабостей и недостатковъ, ихъ природа была сходна съ человъческою даже въ томъ отношеніи, что въ ней добро было смъщано со зломъ, они могли поступать справедливо и несправедливо и не всегда относились къ людямъ милостиво и благосклонно. Фбоос бъю, неръдво обозначая справедливое неодобреніе, съ которымъ боги относятся къ чрезмърной надменности или гордости людей, иногда обозначаетъ и зависть въ настоящемъ смыслъ этого слова. Только лучшіе умы древности возвышались до понятія объ абсолютной святости боговъ.

Впрочемъ народное върованіе, не зная безусловно добрыхъ и милостивыхъ боговъ, не знало и прямо противоположныхъ имъ: въ еллинской религіи нътъ абсолютно злыхъ духовъ, дъятельность которыхъ была бы прямо и исключительно направлена ко вреду человъка, которые толкали бы его на путь гръха и неправды 1). Такія божественныя существа, которыя по представленію еллиновъ безпощадно карали людей за содъянные уже гръхи, были представителями не зла, а неизмъннаго нравственнаго добра, на которомъ зиждется устройство міра, и олицетворяли собою мученія нечистой совъсти; таковы напр. Έрινόες (или сериюй деаб, Едремідесь).

Кром'в боговъ въ собственномъ смыслів религіовныя вірованія едлиновъ признавали еще многочисленный классъ высшихъ существъ, стоявшихъ, такъ сказать, по средині между людьми и богами, по большей части въ качестві служителей и помощниковъ; посліднихъ. Общимъ именемъ для такихъ существъ было байрочек впрочемъ, употребленіе этого слова въ такомъ значеніи еще не встрічается въ Гомеровскихъ поэмахъ, да и впослідствіи оно употреблялось иногда и въ боліве широкомъ смыслів, обозначая собою всів вообще высшія существа, подобно выраженію то детом. Въ Гомеровскихъ поэмахъ уже встрічается представленіе о подчиненныхъ, низшихъ божествахъ (напр. Протей называется служителемъ Посидона въ Од. IV, 386), но между понятіями део́с и байром замітно только то различіе, что посліднее слово употребляется преимущественно тогда, когда поэть желаетъ указать не столько на личность божества, сколько на его силу и дізятель-



<sup>1)</sup> Разныя страшныя привиденія (μορμολυκεία), которыми пугали детей, въ роде Λαμία, "Εμπουσα, "Ακκώ, Μορμώ и т. п., относятся къ области грубаго суеверія, а не религін.

ность, при чемъ нерѣдко даже не имѣется въ виду опредѣленное божество, а вообще вираженіе божественной сили или воли. Гесіодъ уже употребляеть названіе δαίμονες для обозначенія подчиненнихъ служителей верховнихъ боговъ. Къ ихъ числу принадлежали, напр., сатиры, силены, куреты и корибанты, считавшіеся служителями Діониса, Зевса и Кибелы. Въ свитѣ Афродиты было нѣсколько мужскихъ и женскихъ δαίμονες, какъ напр. "Ерюς, "Іџерос, Повос и др.

Безъ сомивнія, также въ видв дэмоническихъ существъ, хотя и не подчиненныхъ отдёльнымъ верховнымъ божествамъ, едлины представляли себъ значительное число олицетвореній разныхъ нравственных свойствъ человъка или состояній и явленій человъческой жизни, которымъ также воздавали божескія почести. Таковы были, напр., Αίδώς, Φιλία, Έλεος, Εἰρήνη, Φήμη, которымъ были посвящены жертвенники въ Анинахъ, Φόβος и Γέλως, почитавшіеся въ Спартв, Оночога и Какроз-въ Олимпін. Въ основанім ихъ обоготворенія, безъ сомнівнія, лежала та мысль, что эти свойства и состоянія происходять отъ божественнаго вліянія; но такъ какъ трудно было решить, какое именно божество производило то или другое изъ нихъ, то люди и представляли ихъ себъ въ видъ отдъльныхъ существъ, дъйствовавшихъ или по порученію верховныхъ боговъ, или самостоятельно. Но представленія о такихъ существахъ были еще болве неопредвленны, нежели о богахъ. Напр. Nіхη обыкновенно признавалась отдільнымъ божествомъ; но аоиняне, приписывавшіе всё свои победы и успехи своей покровительницъ Асинъ, почитали ее подъ именемъ Міхл. Богиня здравія Үүісіс обыкновенно считалась супругою или дочерью Асклепія; но у асинянъ это было также и прозвище Асины. Въ ней же авиняне олицетворяли свое государственное устройство ('Авпуй Апрохратіа). Во всёхъ областяхъ природы и во всёхъ проявленіяхъ человівческой жизни, по віврованію еллиновь, дівоствовало рядомь съ богами или подъ ихъ въдъніемъ множество существъ, которыя можно причислить въ домонамъ. Всякому известно, напр., что лъса, воды, горы, долины и гроты въ представлени едлина были населены нимфами, которыя служать богамъ и составляють ихъ свиту, но въ то же время требують себв поклоненія и жертвъ оть людей. Вътры почитались или всъ вмъсть, или отдъльно, какъ напр. Борей. Хотя они и не называются прямо дэмонами, но всетаки скорве всего могутъ быть причислены къ ихъ разряду.

Другой видъ посредствующихъ между богами и людьми существъ составляють проез, въра въ которыхъ принадлежить уже послегомеровскимъ временамъ. Въ Гомеровскихъ поэмахъ название ήρως обозначаетъ вообще всякаго лучшаго, т. е. храбринаго человъка, и поэтому иногда придается даже выдающимся дичностямъ изъ низшаго сословія, хотя уже замівчается различіе между обыкновенными людьми и выдающимися богатырями, особенно въ томъ, что последние обыкновенно происходять отъ боговъ въ ближайшемъ или отдаленномъ колвив. У Гесіода героями или полубогами (ήμίθεοι) называются спеціально такіе люди высшаго происхожденія; нікоторые изъ нихъ, избітнувъ общей смертнымъ участи, прямо перемъщены Зевсомъ на острова Блаженныхъ, гдъ и ведутъ безпечальную жизнь (Д. и дни, 156 — 173); но и у Гесіода нъть еще никакого слъда върованія въ извъстное вліяніе героевъ на жизнь людей и въ необходимость поклоненія имъ. Зато въ болъе позднія времена такое върованіе было широко распространено по всей Елладъ. Героями признавались люди, души которыхъ послъ смерти получали высшую участь и обладали силой творить людямъ добро и зло. Поводъ къ такому върованію могъ быть поданъ прежде всего твиъ, что выдающимся богатырямъ древности обывновенно приписывалось высшее происхождение отъ браковъ боговъ съ смертными, а потому и души такихъ полубоговъ постигала иная участь, нежели души обыкновенныхъ смертныхъ. Въра въ возможность такого соединенія боговъ съ людьми существовала не только въ героическія времена, но и въ историческія, и легко объясняется широко развитымъ антропоморфизмомъ еллинской религіи. Затвиъ некоторые люди, не отличаясь божественнымъ происхожденіемъ, могли до такой степени превосходить другихъ своими деяніями и заслугами, что казались современникамъ высшими существами и потому послъ смерти удостоивались почестей наравив съ полубогами. Герои такого рода первдко являлись и въ историческія времена. Извістно, напр., что въ колоніяхъ удостоивались геройскихъ почестей ихъ основатели (оіхизтаі); если дійствительный основатель не быль извёстень, то на его мёсто ставили какого-нибудь подходящаго богатыря изъ миоическихъ сказаній. Иногда героями считались не дів ствительно существовавшіе люди, а вымышленные, какъ напр. епонимы филъ и демовъ или предви благородныхъ и жреческихъ родовъ въ Аттикв (Евмолпъ, Гесихъ, Бутъ и др.). Въ каждомъ государстви и каждой ийстности

Еллады были почитаемы тв или другіе герои, и нвиоторые изъ михъ преимущественно предъ другими считались повровителями страны (ἤρωες ἐγχώριοι); таковы были, напр., въ Спартв Діоскуры, на Эгинв—Эакиды и т. п. Наконець отдёльные роды и семьи учреждали геройскій культь (ἀφηρωίζειν) своимъ умершимъ предкамъ, какъ повровителямъ рода. Въ позднвийня времена названіе ἤρως часто обозначало всякаго умершаго и почти вполнѣ соотвѣтствовало нашему слову «покойникъ». Множество примѣровъ названія героями умершихъ встрѣчается въ надгробныхъ надписяхъ позднихъ временъ.

## § 2. Отношеніе государства къ культу.

Убъждение въ томъ, что боги служать представителями нравственных началь, поощряють справедливость и карають несправедливость, естественно вело къ тому, что каждое еллинское государство ставило себя подъ ближайшее покровительство боговъ. Нравственный характеръ религіи постоянно являлся для государства важнымъ средствомъ обезпеченія уваженія къ гражданскимъ установленіямъ. Подъ защиту божества ставились не только мирине договоры разныхъ народовъ, но и государственные законы и всевозможные акты частнаго права. Но если еллины смотрели на религію, какъ на самую прочную опору нравственности, и въ страхъ божіемъ видёли вёрную гарантію справедливости, то темъ боле приходится удивляться тому, что ни одному древнему законодателю не пришло въ голову посредствомъ цёлесообразныхъ учрежденій содвиствовать правильному религіозно-нравственному просвъщенію народа и воспитанію его въ духъ страха божія. Государственные законы повсюду имбють въ виду лишь внашнюю, обрядовую сторону религіи, предоставляя внутреннюю сознанію и совъсти каждаго гражданина. Государство поэтому брало на себя заботу только о томъ, чтобы внёшнія выраженія богопочитанія соблюдались всеми его членами, и устраняло всякое ихъ нарушеніе. Собственность боговъ, жертви и дары, которыми люди обязаны были ихъ чествовать, однимъ словомъ все то, что стояло въ ближайшемъ отношеніи къ богамъ, входило въ составъ понятія та ізра, «священнов». Почитающій та ізра является предъ лицомъ закона человъкомъ нравственнымъ и благочестивымъ (εὐσεβής), а

нарушающій ихъ оказывается виновнымъ въ нечестін (асе́васа). которое карается болье или менье строго, смотря по степени важности нарушенія. Строже всего преслідовали тоть видь нечестія, воторый проявлялся въ похищеніи, уничтоженіи или поврежденів посвященных богамъ предметовъ, каковы бы они ни были; такое преступление называлось ізрофойс и наказывалось обыкновенно смертью и конфискацією имущества. Далье преступленіемъ противъ боговъ считалось осквернение посвященныхъ имъ мъсть, къ которому относилось, между прочимъ, появление въ такихъ мъстахъ лицъ, которымъ былъ воспрещенъ туда доступъ, или совершеніе въ нихъ недозволенныхъ дёлній. Преступно было также отступленіе оть издревле установленныхь формь и обрядовь культа, его извращение, присоединение къ нему колдовства, невърие и т. п. Государство не касалось религіозных в врованій и убіжденій отдъльныхъ лицъ до тъхъ поръ, пока они исполняли всъ свои обязанности по отношению къ культу; но разъ кто-нибудь публично выказываль свое неввріе или непочтеніе въ богамъ, не исполняль обрядовъ культа или сообщалъ свои взгляды другимъ, -- государство считало своею обязанностью положить конецъ соблазну и навазать виновнаго. Софисть Протагоръ, высвазавшій, что нельзя знать, существують ли боги, или нёть, быль привлечень въ судукакъ безбожникъ, и изгнанъ изъ Аоинъ, а его сочиненія сожжены. Анаксагоръ подвергся обвиненію въ ссебеля между прочимъ за то, что представляль себв солнце раскаленной каменной массой и тавимъ образомъ отрицалъ существование солнечнаго бога. Въ обвиненіи Сократа, какъ изв'єстно, на первомъ план'в стояло то, что онъ не признаваль государственных боговъ и вводилъ вмёсто нихъ новыя божества (Ксеноф. 'Апоич. І, 1; Плат. Апол. Сокр.).

Однако на основаніи извістных намъ религіозных процессовъ нельзя обвинять еллиновъ вообще и въ частности асинянъ
въ религіозной нетерпимости: эти процессы доказывають только
то, что государство не желало допускать оскорбленій принятаго
культа и общепризнанныхъ боговъ; но оно не полагало никакихъ
стісненій для личной свободы совісти и религіозныхъ убіжденій
и никого не призывало къ отвіту за его личныя воззрінія на
боговъ, за неусердное посінщеніе храмовъ или рідкое совершеніе
молитвъ и жертвоприношеній. Не имізя строго опреділенныхъ
догматовъ віры, еллины съ полною терпимостью относились къ
различію мейній и взглядовъ на религію, пока эти взгляды не

жлонились въ нарушенію того, что было установлено закономъ, т. е. культа и религіозныхъ учрежденій. Какъ велика была эта терпимость, особенно ясно видно изъ древней комедіи, которая позволяла себѣ выводить на сцену боговъ иногда въ самомъ недостойномъ и смѣшномъ видѣ. У еллиновъ не было ни особыхъ должностныхъ лицъ, которыя имѣли бы спеціальный надзоръ за исполненіемъ гражданами религіозныхъ обязанностей, ни особыхъ судовъ по дѣламъ религіи (только по дѣламъ о мистеріяхъ судьи избирались исключительно изъ посвященныхъ, что было вполнѣ остественно).

Относительно нововведеній въ существующихъ уже культахъ или введенія новыхъ также замічается вначительная тершимость. особенно въ позднъйшую эпоху. Конечно, изивнять или уничтожать какой-инбудь издревле существовавшій культь считалось непозволительнымъ, и государство не приступало въ такимъ перемвнамъ по крайней мврв безъ предварительного одобрения оракула, точно такъ же, какъ и къ введенію новыхъ культовъ. Но кром'в общественных культовъ, формально признанныхъ государствомъ, повсюду были еще частные культы, въ которыхъ нововведенія, естественно, были гораздо легче. Страбонъ говорить объ авинянахъ (Х р. 471), что они какъ въ другихъ отношеніяхъ, такъ и въ отношении къ богамъ были друзьями иностранцевъ, т. е. легко усвоивали себв чужеземные культы. Это было совершенно естественно: въ Анинахъ всегда проживало множество иностранцевъ, не только прівзжавшихъ на короткое время, но и поселившихся на постоянное жительство и принятыхъ въ классъ метойвовъ. Имъ невозможно было запретить почитать у себя дома боговъ своей родины принятыми у нихъ способами, хотя бы эти боги и формы ихъ культа не согласовались съ авинскими. При этомъ легко могло случиться, что тоть или другой изъ такихъ вультовъ находиль себв сочувствіе и у граждань, которые также нринимали его въ число своихъ домашнихъ культовъ. Если они при этомъ не забывали своихъ обязанностей относительно государственныхъ боговъ, то государство не считало себя въ правъ вившиваться въ ихъ частную жизнь; оно могло выступить противъ новшествъ только тогда, когда замъчало стремление гражданъ уничтожить общепризнанныхъ боговъ и поставить на ихъ ивсто новыхъ, или когда въ культв последнихъ были такія стороны и такіе обряды, которые казались безбожными и безиравственными. Были даже примъры, что чужеземные культы съ теченіемъ времени были формально признаваемы государствомъ и принимаемы въ число государственныхъ. Извъстнъйшими примърами такого рода въ Аеинахъ служатъ культы: еракійской богини Бендиды, фригійской Матери боговъ (которую смѣшивали съ Реею) м египетскаго Аммона. Культы Серапида, Исиды и нѣкоторыхъ другихъ египетскихъ боговъ со временъ Александра Великаго широко распространились по всѣмъ областямъ еллинскаго міра. Рѣшеніе ввести какой-нибудь новый культъ въ число государственныхъмогло исходить, конечно, только отъ верховной власти.

Подъ именемъ государственнаго культа (въ противоположность частному) разумъются всъ религіозные акты, совершаемые отъ имени и по установленію государства жрецами или другими призванными къ тому лицами; сюда относятся, стало быть, всв модитвы, жертвоприношенія и др. богослужебные обряды при собраніяхъ совъта и народа, при засъданіяхъ суда, при заключеніи мираи договоровъ съ другими народами и пр. Но кромъ такихъ случайныхъ религіозныхъ актовъ, посредствомъ которыхъ государственныя дела ставились подъ надзоръ и повровительство боговъ. совершались отъ лица государства и такіе, которые, не им'тя спеціальнаго отношенія къ отдельнымъ случаямъ, вообще вмёли целью оказать богамъ подобающія почести, отвратить ихъ гнівъ и снискать милость и поэтому правильно повторялись въ опредъленныя времена подъ именемъ государственныхъ праздниковъ (έορταὶ: δημόσιαι). Для служенія богамъ государство воздвигало храмы в жертвенники, посредствомъ своихъ органовъ заботилось объ ихъ благольній и охраненій, назначало особыхъ жрецовъ для совершенія обрядовъ культа, однимъ словомъ принимало всв міры къ тому, чтобы достойнымъ образомъ чтить боговъ и за то пользоваться ихъ покровительствомъ и милостью.

#### § 3. Вырождение и упадокъ религизныхъ върований.

По мъръ умственнаго прогресса еллиновъ развивавшіяся религіозныя потребности находили все менъе и менъе удовлетворенія въ существующей религіи, въ которой все сводилось къ внъшней формъ, въ ущербъ внутреннему содержанію; да и самая эта формъ начинала главнымъ образомъ давать пищу удовольствіямъ и рос-



коши. Вившнимъ образомъ обряды культа все болве и болве развивались и увеличивались, такъ что въ Анинахъ, напр., праздники занимали два мъсяца въ году (схол. Арист. «Осъ», ст. 663), а въ Тарантв въ эпоху его процветанія было больше праздниковъ, чемъ будней (Страб. VI р. 280; Асен. IV, 61); но вакъ совершались эти праздники уже въ IV в. до Р. Хр., видно изъ свидетельства Исократа (Ареоп. § 29), что древивище и священивище обряды или совсвиъ не исполнялись, или же ихъ исполнение отдавалось на откупъ, тогда вакъ разныя прибавочныя празднества, если съ ними было соединено вакое-нибудь угощеніе народа, совершались съ величайшею пышностью. Вследствіе такого извращенія религіозныя верованія должны были все болве падать и замвняться или равнодушіемъ, или полнымъ неверіемъ. После паденія греческой свободы этотъ упадокъ религін свазался, между прочинь, въ томъ, что обоготвореніе стало распространяться не только на умершихъ великихъ дъятелей, но и на живыхъ людей, и, благодаря особенно восточнымъ вліяніямъ, эта деморализація развилась до такой степени, что новые пышные праздники сплошь и рядомъ учреждались въ честь римскихъ императоровъ, правителей или полководцевъ, и значительнъйшіе города Малой Азіи высоко ставили честь называться чистильщивами храма (усохорог) накого-нибудь императора, а императорскія статуи казались страшеве статуи Зевса Олимпійскаго (Филостр. ж. Аполл. I, 15). Даже тамъ, гдв рядомъ съ такими культами удерживалось древнее богопочитаніе, оно состояло главнымъ образомъ въ пышныхъ жертвахъ и дарахъ, которыми тщеславіе богачей старалось привлечь къ себ' вниманіе и благодарность избалованной черни, да въ состязаніяхъ, которыя развились до чрезвычайнаго разнообразія, но вижсть съ тымь далеко отступили отъ строгихъ древне-еллинскихъ повятій о гимнастическомъ искусствъ. Внутренней религіозной потребности оставалось или искать утъщенія въ философіи, раздълившейся къ тому времени на множество секть, или предаться суевврію, всевозможныя проявленія котораго легко уживались на этой выродившейся почев, или, наконецъ, обратиться къ религіямъ Востока, которыя при всъхъ своихъ грубыхъ заблужденіяхъ и крайностяхъ всетаки имъли хоть какое-нибудь внутреннее содержаніе, хранили въ себв хоть какія-нибудь идеи. До какой степени ослабіло візрованіе въ господствовавшихъ прежде еллинскихъ боговъ, это доказывается между прочимъ упадкомъ оракуловъ, наступившимъ довольно бы-

Digitized by Google

стро въ первие въка послъ Р. Хр. Затъмъ борьба съ христіанствомъ окончательно подръзала всъ корни полузасохшаго уже древа язычества, и лишь только оно при Константинъ Великомъ лишилось поддержки и защити государства, какъ пало уже окончательно и навсегда.

Общія сочиненія по исторіи греческой религіи, богослужебнымь древностямь u mueosoriu. — P. van Limbourg-Brouwer, Histoire de la civilisation morale. et religieuse des Grecs, 8 r., Groningue 1832 - 42. - P. F. Stuhr, Die Religions-Systeme der Hellenen in ihrer geschichtl. Entwicklung bis auf die Makedonische Zeit, Berl. 1838.—M. W. Heffter, Die Geschichte der Religion der Griechen, Brandenb. 1845 .- W. F. Rinck, Die Religion der Hellenen aus den Mythen, den Lehren der Philosophen und dem Kultus entwickelt und dargestellt, 2 r. Zürich 1854.-A. Maury, Histoire des religions de la Grèce antique, 8 r. Paris 1857.—C. F. Nägelsbach, Homerische Theologie, 3 mag. Nürnberg 1884.— Eto see, Nachhomerische Theologie, Nürnb. 1857.—Apxen. Xpucaner, Религін древняго міра въ ихъ отношенін въ христіанству, т. 2, Спб. 1875.—Д. И Азаревичь, Античный мірь и христівиство, Яросл. 1880.—В. Д. Кудрявцевь, Редигін культурных» языч. народовь въ «Прав. Обозр.» 1880.— І. Татарскій, Религ. элементь въ эпось Гомера (Приб. въ Твор. св. отцовъ въ русскомъ пер., изд. Mock. Ayx. akag. 1891, kg. 4).—G. Boissier, La fin du paganisme. Etude sur les dernières luttes religieuses en occident au IV siècle, 2 r. Par. 1891 (Pyccuik nep. подъ ред. Корелина, M. 1892).— V. Schultze, Geschichte des Untergangs des griech.römischen Heidenthums. 2 r. Jena 1887 - 92.-F. H. v. Arneth, Das klass. Heidentum und die christl. Religion, 2 r. Wien 1895.—P. Tiele, Geschichte der Religion im Altertum bis auf Alexander den Grossen. Deutsche Ausgabe von C. Gehrich. T. 1 H 2. Gotha 1895.—M. Robiou, L'état religieux de la Grèce et de l'Orient au siècle d'Alexandre, 2 p. Par. 1895.-H. Usener, Götternamen. Versuch einer Lehre von d. religiösen Begriffsbildung. Bonn 1896.-L. R. Farnell, The cults of the Greek states. Vol. 1, 2. Oxf. 1896.—W. Reichel, Vorhellen. Götterkulte, Wien 1897 .- O. Gruppe, Griech. Mythologie u. Religionsgeschichte (BL Iw. Müller's Handb. d. klass. Altertumswiss. V Bd., 2 Abth.), Münch. 1897.

W. Wachsmuth, Hell. Alterthumskunde, т. 2-й, 2 изд. Halle 1846.—К. F. Hermann, Lehrbuch d. Griech. Antiquitäten, т. 2: Lehrbuch d. Gottesdienstlichen Alterthümer der Griechen, 2 изд. Heidelb. 1858 (новое изданіе въ обработий Диттенбергера ожидается въ скороми времени).—G. F. Schömann, Griechische Alterthümer т. 2-й, 3 изд. Berl. 1873.—К. Ө. Страшкевичь, Краткій очерки греч. древностей, 2 изд. Кієвъ 1874.—Ф. Велишскій, Быть грековь и римлянь (перев. съ чешскаго), Прага 1878.—О. Seemann, Die Gottesdienstl. Gebräuche d. Griechen und Römer, Leipz. 1888.—P. Stengel, Die griech. Kultusaltertümer (въ Ім. Müller's Handbuch d. klass. Altertumswiss. V Bd., 3 Abth.), 2 Aufl. Münch. 1898.

Max Müller, Vorlesungen über den Ursprung der Religion, Strassb. 1880.— Fr. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker, bes. der Griechen, 4  $\tau$ . 3-e usz. Leipz. 1836 cs.—E. Gerhard, Griech. Mythologie, 2  $\tau$ . Berl. 1854.—G. Grote, Griech. Mythologie und Antiquitäten übers. von Dr. Th. Fischer, Bd. I, Leipz.

1856.—Fr. Welcker, Griech. Götterlehre, 3 r. Götting. 1857—63.—J. A. Hartung. Die Religion und Mythologie der Griechen, 4 r., Leipz. 1865.—H. D. Müller Mythologie der Griech. Stämme, 2 т. 2 изд. 1869.—L. Preller, Griech. Mythologie, 4 Aufl. von C. Robert, 2 r. Berl. 1894.—E. Plew, Die Griechen in ihrem Verh. zu den Gottheiten fremder Völker, Danz. 1876.—P. Decharme, Mythologie de la Grèce antique, 2 изд. Paris 1886.—J. Owerbeck, Griech. Kunstmythologie 2 т. Leipz. 1878.—M. Collignon, Mythologie figurée de la Grèce, Par. 1883.— W. H. Roscher, Ausführliches Lexikon der griech. und röm. Mythologie (usдается выпусками въ Лейпцигв съ 1884).—О. Gruppe, Griech, Kulte u. Mythen, Leipz. 1887.—L. von Sybel, Die Mythologie der Ilias, Marb. 1877.—A. Φ. Boesodскій, Введеніе въ мнеологію Одиссен, Од. 1881.—Ukert, Ueber Dämonen, Heroen und Genien, Leipz. 1850.—Ohlert, Beiträge zur Heroenlehre d. Griechen, Lauban 1875. — J. A. Hild, Étude sur les démons, Par. 1881. — На русскомъ языкъ есть переводы следующихъ популярныхъ сочиненій по минологін: Петискусъ, Олимпъ, пер. Евстафіева, 2 изд. Спб. 1873.—Г. В. Штолль, Мием классической древности, перев. Покровского и Медевдева, 2 т., 2 изд. М. 1880.—Дютике, Олимиъ. Мясологія др. грековъ и римлянъ. Перев. съ нізм. М. Коршъ, Сиб. 1892.—Много цінных статей по богослуж. древностям и мпеологіи имістся въ извъстномъ изданіи Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et Romaines (доведенъ до б. G), въ Pauly's Real-Encyclopädie, Neue Bearb. herausg. von G. Wissowa (выходить съ 1894г.), и въ разныхъ филологическихъ журналахъ.

# отдълъ І.

#### МЪСТА И ВЕЩЕСТВЕННЫЯ ПРИНАДЛЕЖНОСТИ КУЛЬТА.

ГЛАВА 1-я.

#### Освященныя культомъ мъстности.

Хотя идея о вездъсущій и всевъдъній боговъ не была вполнъ чужда еллинамъ 1), но всетаки обывновенное народное върованіе представляло ихъ пребывающими въ опредъленныхъ стихіяхъ или мъстностяхъ и сообразно съ этимъ раздъляло ихъ на боговъ небесныхъ или Олимпійскихъ, земныхъ и подземныхъ 2). Главнымъ

<sup>1)</sup> Cp. Ил. XVI, 514; Од. IV, 379; Ксеноф. Пиръ IV, 47 (Οὐχοῦν ὡς μὲν "Ελληνες καὶ βάρβαροι τοὺς θεοὺς ήγοῦνται πάντα εἰδέναι τά τε ὄντα καὶ τὰ μέλλοντα, εὕδηλον и т. д.) и др.

<sup>2)</sup> Η Η Ο ΓΑ ΒΕΤΡΈ ΨΑΙΌΤ ΓΕ Η Ο Ο ΑΙΈ ΘΕ ΠΟ ΑΡΟΘΕΙΜΗ ΠΟ ΑΡΑΒΑΙΑΘΕΙΗ, Η ΑΠΡ. Υ ΑΡΤΕΜΗΑΟΡΑ Onirocr. II, 34: φαμέν δὲ τῶν θεῶν τοὺς μὲν 'Ολυμπίους εἶναι, οῦς καὶ αἰθερίους καλοῦμεν, τοὺς δὲ οὐρανίους, τοὺς δὲ ἐπιγείους, τοὺς δὲ θαλασσίους, τοὺς δὲ ποταμίους, τοὺς δὲ χθονίους.

мъстопребываниемъ первыхъ считался Олимпъ, съ которымъ уже въ Гомеровскихъ поэмахъ соединены два разныя представленія: онъ является то высокою горою въ Оессалів, то небеснымъ жилищемъ боговъ 1). Другіе боги пребывають въ тёхъ стихіяхъ, воторыя находятся въ ихъ въдъніи, напр. въ морскихъ глубинахъ-Посидонъ съ Амфитритою, Нерей съ Нереидами и др., въ ръкахъ. ручьяхъ и источникахъ-рачные боги и нимфы, въ ласахъ и на горахъ-нимфи-дріады, ореады и др., внутри земли-боги подземнаго міра. Но кром'в этихъ, такъ сказать, постоянныхъ жидищъ у боговъ были, по представленію еллиновъ, и другія ивлюбленныя мъста, въ которыхъ они съ особенною охотою пребывали и глъ всего благосклоннъе выслушивали обращаемыя къ нимъ мольбы. Это были прежде всего тв мвста, въ которыхъ то или другое божество пользовалось наибольшимъ почетомъ, затемъ местности, воторыя считались особенно пріятными божествамъ по своимъ природнымъ свойствамъ или были освящены культомъ по разнымъ причинамъ: миоическимъ, нравственнымъ, политическимъ, историческимъ и др.

По природнымъ свойствамъ особенно пріятными божествамъ считались вершины горъ, возвышенности, гроты, долины, лѣса и рощи, вообще мѣстности тихія и удалечныя отъ жилья. Лѣса и рощи своимъ величіемъ, своею таинственною тѣнью производили возвышающее впечатлѣніе на входящаго въ нихъ и возбуждали въ его душѣ мысль о близости божества. Даже отдѣльно стоявшее дерево, привлекавшее къ себѣ взоры своею величественною красотою, представлялось находящимся подъ особымъ покровительствомъ божества. Поэтому вокругъ святилищъ обывновенно разводились рощи красивыхъ деревьевъ 2). Гроты считались любимымъ мѣстопребываніемъ богини Реи, а также Пана и нимфъ 3). Источ-

<sup>1)</sup> Какъ жилище боговъ, Олимпъ описывается следующимъ образомъ въ Од. VI, 41 сл. (по переводу Жуковскаго):

<sup>....</sup> свётлюская Зевсова дочь полетёла
Вновь на Олимпъ, гдё обитель свою, говорятъ, основали
Богв, гдё вётры не дуютъ, гдё дождь не шумитъ кладоносный,
Гдё не подъемлетъ мятелей зима, гдё безоблачный воздухъ
Легкой лазурью разлитъ и сладчайшимъ сіяньемъ проникнутъ;
Тамъ для боговъ въ несказанныхъ утёхахъ всё дни пробёгаютъ.

<sup>2)</sup> Ср. Ксеноф. Anab. V, 3, 12; Павс. I, 21, 9; Плин. Hist. nat. XII, 1 и др.

в) Ср. описаніе Корикійскаго грота на Парнасі у Павс. X, 32, 2 и 5, или взявстное описаніе грота на Ивакі въ Одисс. XIII, 102—112.

ники, въ особенности цълебние, обыкновенио освящались культомъ, какъ находящіеся подъ ближайшимъ покровительствомъ боговъ. Витрувій (I, 2, 20) прямо совътуетъ выбирать для храмовъ, къ особенности посвященныхъ богамъ здравія, мъстности съ здоровимъ климатомъ и въ изобиліи снабженныя водою. Культы подвемныхъ боговъ и оракулы обыкновенно учреждались въ такихъ мъстностяхъ, гдъ были въ скалахъ или въ землъ разщелины, представлявшія какъ бы прямое сообщеніе съ подземнымъ міромъ.

Такія м'встности, которыя считались особенно пріятными богамъ по своимъ природнымъ свойствамъ, конечно, предпочтительно предъ другими избирались для устройства святилищъ; но само собою разум'вется, что такія свойства м'встности не были безусловно необходимы для освященія ея культомъ: нер'вдко приходилось и въ м'встностяхъ, не отличавшихся такими свойствами, устраивать святилища, въ особенности въ городахъ и селеніяхъ. Въ такомъ случав при выбор'в м'встности для святилища довольствовались т'вмъ, чтобы она не была недостойна божества. Аристотель (Полит. IV (VII), 12, 1) сов'втуетъ выбирать для святилищъ преимущественно м'вста возвышенныя и защищенныя отъ сос'яднихъ частей города; точно такъ же Сократъ, но словамъ Ксенофонта ('Апору. III, 8, 10), считалъ наибол'ве пригодными для храмовъ и алтарей м'вста особенно видныя и р'вдко пос'ящаемыя.

Многія м'єстности были освящены культомъ всл'єдствіе связанныхъ съ ними миновъ о тёхъ или другихъ событіяхъ изъ жизни боговъ, напр. островъ Делосъ какъ м'єсто рожденія Аполлона и Артемиды, и т. п. Существовали также преданія, что боги переселялись изъ однихъ м'єстностей въ другія, или въ разныя времена года жили въ разныхъ м'єстахъ. По дельфійскому преданію Аполлонъ три зимніе м'єсяца проводилъ въ Ликіи, а остальные въ Дельфахъ. Персефона полгода проводила въ подземномъ царствъ и полгода на землъ. Много было также сказаній о странствованіяхъ Деметры, Афродиты и другихъ богинь.

По нравственнымъ причинамъ были освящаемы культомъ разныя мъста, имъвшія какое-либо особое значеніе въ семейной, общественной или государственной жизни людей. Сюда прежде всего относится почитаніе домашняю очага, какъ центра семейной жизни, и горъвшаго на немъ огня, который былъ символомъ богини Гестіи (Весты) и даже отождествлялся съ нею. Почитаніе этой богини выражалось въ поддержаніи неугасимаго огня на очагъ, ко-

торое было священною обязанностью хозяйки дома. Кром'в Гестін были почитаемы въ домахъ и другіе боги, какъ покровители семьи н ся собственности (θεοί έφέστιοι, μύχιοι, έρχειοι, κτήσιοι; см. ниже гл. 22). Общины и государства, подобно отдёльнымъ родамъ и семьямъ. имвли своихъ боговъ-покровителей, культъ которыхъ быль тесно связанъ съ теми или другими местами и зданіями въ городе, смотря по идев, которую выражало собою каждое божество. Въ кремлв (акроноль) города находились святилища древнъйшихъ и наиболье уважаемыхъ народомъ божествъ-покровителей (вгой поднобуси), такъ какъ акрополь быль центромъ, вокругъ котораго развивался городъ. Рыночная площадь, служившая мѣстомъ собраній и ежедневныхъ сношеній гражданъ, ставилась подъ покровительство особыхъ деоі ауораїої, святилища которыхъ устранвались на ней 1). Въ главномъ правительственномъ зданіи (προτανείον) находился очагъ торода, при которомъ почиталась Гестія, какъ представительница иден единства государства ('Естіа протачеіа или протачіть,). Въ зданіи совета ставились алтари богамъ «советнымъ» (деоі доодагог)— Гестін, Зевсу, Авинв и др. Подобнымъ же образомъ ставились полъ покровительство боговъ и считались священными границы, неприкосновенность которыхъ принадлежить въ числу установленій правильной гражданской живни. По Платону (Зак. VIII р. 842 е) неприкосновенность межевых столбовъ (орог) служить первымъ признакомъ уваженія къ Зевсу граничному (Ζεύς ὅριος). Были затвиъ боги-покровители улипъ (аучеть), въ особенности Гермесъ, Аполлонъ и др.; дороги и проходящіе по нимъ путники ставились подъ особую божественную защиту въ виду разныхъ опасностей, которыя могли встръчаться на пути. Изображенія уличныхъ боговъ обыкновенно представлялись въ видъ четырехугольныхъ каменныхъ столбовъ съ головою божества на верху (гермы). На дорогахъ, улицахъ и рынкахъ, въ особенности же на перекресткахъ, кромъ гермовъ ставились еще такъ называемыя Ехатаїа, т. е. изображенія богини Гекаты ( Ехат і є гобіа или трюбіть; ) въ нишахъ съ алтарями предъ ними 2).

<sup>1)</sup> Cp. Coφ. Θθυπν-μαρε, cr. 161: γαιάοχόν τ'ἀδελφέαν "Αρτεμιν, ἃ χυχλόεντ' ἀγορᾶς θρόνον εὐχλέα θάσσει.

<sup>2)</sup> Геката была первоначально богинею луны, но преимущественно почиталась именно какъ покровительница путей сообщения. Для того, чтобы символически выразить ея попечение о перекресткахъ, ее изображали съ тремя обращенными въ разныя стороны лицами (Έхατη τρίμορφος). Ср. Овидія Fast. I, 141:

Ora vides Hecates in tres vergentia partes, Servet ut in ternas compita secta vias.

Кромъ вышеуказанныхъ причинъ нъкоторыя мъстности становилсь священными вслъдствіе связанныхъ съ ними особенныхъ обстоятельствъ или историческихъ событій. Такъ, напр., мъста сраженій почитались, какъ священныя. Мы видъли выше, ято миоическія событія изъ жизни боговъ имѣли вліяніе на установленіе культа въ той или другой мъстности; но въ особенности можносказать это о культъ героевъ, который первоначально былъ ничъмъ инымъ, какъ ночитаніемъ умершихъ, и поэтому естественнымъ образомъ связанъ былъ съ ихъ гробницами. Впрочемъ нужно припомнить, что не всъ существа, получавшія героическія почести, дъйствительно жили на землъ и были гдъ-нибудь погребены: многіе герои были просто созданіями фантазіи, олицетвореніями тъхъили другихъ явленій жизни.

Свищенные участки. Местности, освященныя культомъ, съ целью предохраненія ихъ отъ всяваго оскверненія были отделяемы межою или оградою отъ мъстъ неосвященныхъ, и такимъ образомъ получалось то, что называется те́регос (отъ те́рго—рѣжу). Такой священный участокъ не могъ быть употребляемъ ни для какихъ человъческихъ надобностей; въ большинствъ случаевъ онъ быль засажень красивыми деревьями и тогда носиль названіе адоос 1). Обывновенно въ священных участвахъ находились храмы или алтари, но бывали τεμένη или άλση и безъ нихъ. Иногда людимъ совершенно запрещался доступъ въ священное пространство (такіе участки назывались азата), какъ напр. въ адоос при храмъ Зевса Филія въ Мегалополь или въ τέμενος Зевса на Ликойской горь по разсказу Павсанія (VIII, 31, 2 и 38, 5). Въ Олимпін, по его же словамъ (VI, 20, 4), внутри священнаго округа "Ахис быль обнесень оградою участовъ съ святилищемъ Гипподаміи, въ которое могли входить только женщины и то лишь однажды въ годъ для совершенія жертвоприношенія. Въ въкоторые участки не допускались даже тв или другія животныя.

Кромѣ этихъ, такъ сказать заповѣдныхъ, участковъ были такія священныя земли, которыми могли пользоваться люди для земледѣлія, пастьбы скота и т. п.; ихъ принадлежность божеству выражалась въ томъ, что получаемые съ нихъ доходы шли въ пользу святилища и употреблялись на нужды культа, содержаніе жрече-

<sup>1)</sup> Впрочемъ иногда, въ особенности у поэтовъ, словомъ адосс обозначался и не засаженный деревьями священный участовъ (ср. Страб. IX, р. 412).

сваго персонала и т. п. 1). Были, впрочемъ, и такіе участки, которые посвящались богамъ подъ условіемъ оставаться совершенно необработанными; извъстивйшій примъръ такого посвященія представляють земли города Крисы близь Дельфійскому Аполлону єті тастр священной войны были посвящены Дельфійскому Аполлону єті тастр священой земли, который не могъ подвергаться обработкъ (оруас). Даже воды были посвящаемы богамъ; такъ, напр., въ Аттикъ у священной дороги изъ Афинъ въ Елевсинъ были два узкіе, на подобіе ръкъ, морскіе залива ('Рестоі), которые были посвящены елевсинскимъ богинямъ Деметръ и Коръ, и никто кромъ елевсинскихъ жрецовъ не имъль права ловить въ нихъ рыбу (Павс. I, 38, 1).

Bötticher, Der Baumkult der Hellenen, Berl. 1857.—K. F. Hermann, De terminis eorumque religione apud Graecos, Gött. 1847.—E. Gerhard, De religione Hermann, Berl. 1844.—I. Wassner, De heroum apud Graecos cultu diss. Kiel 1883.—F. v. Andrian, Der Höhenkultus, Wien 1890.—R. Beer, Heilige Höhen d. Griechen u. Römern, Wien 1891.—I. Murr, Die Gottheit d. Griechen als Naturmacht, Innsbr. 1892.

#### ГЛАВА 2-я.

#### Алтари или жертвенники.

Всладствіе рано развившагося у еллиновъ антропоморфическаго представленія божествъ поклоненіе имъ было обставлено множествомъ обрядовъ, для которыхъ были необходимы различныя искусственныя приспособленія. Приписывая богамъ человѣческія склонности и страсти, еллины естественно стали стараться пріобрѣсти ихъ расположеніе къ себѣ или отвратить навлеченный на себя нечестивыми поступками гнѣвъ путемъ различныхъ благочестивыхъ дѣйствій, между которыми одно изъ первыхъ мѣстъ занимало принесеніе божествамъ жертвъ и даровъ. Устроенное для этой цѣли приспособленіе, носившее названіе βωμός, было существенною принадлежностью всякаго мѣста культа. Уже въ го-



<sup>1)</sup> Чаще всего онв отдавались въ аренду, также какъ и другія храмовыя владвнія, напр. дома, воды, виноградники и т. п. Сохранилось нівсколько над-писей, содержащих въ себі арендвыя условія.

меровских поэмах неоднократно упоминаются жертвенники 1). Въ древнъйшія времена они устранвались, безъ сомивнія, самымъ простымъ способомъ—изъ дровъ, которыя сожигались вмёсть съжертвою 2). Во многихъ мъстностяхъ упоминаются жертвенникы изъ золы, представлявшіе собою, такимъ образомъ, продуктъ самихъ жертвоприношеній 3). На вершинъ Ликэйской горы въ Аркадіи, гдъ былъ знаменитый культъ Зевса Ликэйскаго, алтаремъ служилъ куча земли (Павс. VIII, 38, 5). На островъ Делосъ былъ знаменитый хератом или хератим (въстровъ дикихъ козъ, убитыхъ Артемидою, и причислявшійся къ семи чудесамъ свъта 4).

Впрочемъ, жертвенники изъ указаннихъ матеріаловъ встрівчаются рідко; такіе алтари, которые предназначались для постоянмаго употребленія, дізлались обывновенно изъ камня и при томъбыли тісно связаны съ містомъ культа, такъ что были не перевосные, а неподвижные (переносные жертвенники упоминаются очень різдко). Форма и величина ихъ была весьма различна (обыкновенно они были четырехугольные, но часто встрівчаются и цилиндрическіе); они украшались вінками и гирляндами, неріздко изсівнаемы были ціликомъ изъ драгоціннаго мрамора съ различными скульптурными украшеніями по вкусу ваятеля или соотвітственно значенію культа того божества, которому каждый алтарь быль посвященъ. Нікоторые алтари достигали огромной величины и представляли собою величественныя произведенія архитектуры и скульптуры в). Ставились они обыкновенно не прямо на землів,

<sup>1)</sup> Haup. Hs. I, 448; VIII, 48, 238 u 249; XI, 808; XXIII, 148; Od. III, 278; XXII, 384 u 379.

<sup>2)</sup> Такой способъ устройства жертвенника практиковался и въ историческія времена въ Беотіи при праздникь Δαίδαλα. Павс. 1X, 3, 4.

<sup>3)</sup> Павсаній (V, 13, 5; 14, 6 и 8; 15, 5; IX, 11, 5) упоминаєть о иногихътаних жертвенниках въ разних мъстностях Еллады (въ Аттик такіе жертвенники назывались єсуарок абтосуєбки, Павс. V, 13, 5). Онъ же упоминаєть алгарь изъ жертвенной крови въ Дидимахъ (V, 13, 6).

<sup>4)</sup> Када. Гимнъ къ Апола. 60 сл. См. статью Омолая въ Bulletin de correspondance hellénique, т. VIII (1884).

<sup>5)</sup> Такъ, въ Перганъ былъ построенъ Атталидами великольпинй мраморный жертвенникъ въ 40 фут. вышины съ горельефнымъ изображенияъ борьбы боговъ съ гигантами (Ampel. lib. memor. 8, 14). Части его найдены при раскоп-кахъ въ 1879 г. и горельефы оказались великольпиных произведенить скульнтуры (они хранятся нынъ въ Берлинскомъ музећ). Значительной величиной от-

а на возвышении изъ нѣсколькихъ ступеней, и притомъ тѣ, воторые предназначались для сожженія жертвъ, устранвались подъоткрытымъ небомъ для того, чтобы дымъ отъ сожигаемой жертвы могъ свободно подниматься къ небу; внутри храмовъ сожженіе жертвъ никогда не производилось; здѣсь ставились только жертвенники для куренія онміама (ворматуріа) и столы для приносимыхъ божествамъ даровъ.

Вообще говоря, храмы едва-ли были мыслимы безъ жертвенниковъ, но жертвенники безъ храмовъ встрвчались очень часто: въ частныхъ домахъ и дворахъ, на акрополяхъ, на рынкахъ и улицахъ города, въ присутственныхъ мъстахъ, на дорогахъ, поляхъ, вершинахъ горъ, въ священныхъ рощахъ и пр. Отъ неосвященнаго пространства жертвенники отдълялись оградою, состоявшею или изъ нивенькой ствны (θριγκός), или просто изъ цъпи или веревки (περισγούνισμα).

Иногда одинъ жертвенникъ былъ посвящаемъ нѣсколькимъ богамъ (которые въ такомъ случав назывались θεοὶ σόμβωμοι или
όμοβώμιοι), или даже всвиъ вивств. Алтари героевъ и подземныхъ
божествъ носили спеціальное названіе ἐσχάραι; они были ниже
алтарей боговъ, ставились прямо на землв и имвли отверстін для
стока крови жертвенныхъ животныхъ въ землю. Встрвчаются также
особыя «жертвенныя ямы», служивнія для жертвоприношеній подземнымъ божествамъ или героямъ.

A. de Molin, De ara apud Graecos, Berl. 1884.—C. Maurer, De aris Graecorum pluribus deis in commune positis, Darmst. 1885.

#### ГЛАВА 3-я.

## Храмы.

Когда единны стали представлять себѣ боговъ человѣкообразными, у нихъ сама собою должна была возникнуть мысль строить и для боговъ приличныя и достойныя ихъ жилища. На значеніе храма, какъ настоящаго жилища боговъ, указываетъ самая этимо-

мичались также знаменитый μέγας βωμός въ Дельфахъ и жертвенникъ Артемиды въ Ефесь, укращенный изваниями Праксителя. Нередко на жертвенникахъ вырезивались надписи, содержавния въ себе имена боговъ, посвящения или даже жертвенние уставы (напр. I. Gr. ant. 379).

------



логія слова ναός или νεώς (=жилище, оть ναίω). Постройка храмовъ началась у едлиновъ очень рано: уже въ Гомеровскихъ поэмахъ неоднократно встрвчаются упоминанія о храмахъ, хотя настолько краткія, что по нимъ невозможно ясно представить себ'в тогдашнюю форму и величину храмовъ 1). Но на основаніи нъкоторыхъ свидътельствъ авторовъ можно думать, что въ древнъйшія времена жилищами боговъ считались просто деревья или ихъ дупла. Каллимахъ въ гимнъ къ Артемидъ (ст. 238) говоритъ, что древивищая статуя этой богини въ Ефесь была поставлена подъ буковымъ пнемъ (φηγοῦ ὑπὸ πρέμνφ). Еще во времена Павсанія въ Орхоменъ аркадскомъ статуя Артемиды стояла въ большомъ ведрв (т.-е. ввроятно въ дуплв этого дерева), почему и сама богиня называлась "Артерис Кебрейтис (Павс. VIII, 13, 2). О храм'в Аполлона въ Дельфахъ тотъ же писатель разсказываетъ (X, 5, 5), что первоначально онъ быль построень какъ бы въ виде шалаша изъ лавровыхъ вётвей, принесенныхъ изъ Темпейской долины; второй храмъ быль построенъ якобы пчелами изъ воска и пчелинихъ врильевъ и отосланъ Аполлономъ въ гипербореямъ (по другому преданію онъ быль сплетень изь свёжей горной травы), третій быль медний, а четвертый — каменный, построенный миоическими художниками Трофоніемъ и Агамедомъ и сгоръвшій въ 548 г. до Р. Хр.

Само собою разумѣется, что храмы строились чаще всего въ такихъ мѣстахъ, которыя уже раньше по тѣмъ или другимъ причинамъ были освящены культомъ и въ которыхъ иногда уже стояли статуи и жертвенники. Нерѣдко божество, по преданію, само ука-



<sup>1)</sup> Тавъ, поэтъ упоминаетъ о богатомъ храмъ Аенны въ Аеннахъ въ На. II, 549, о «каменномъ порогъ Феба Аполлона» въ Пиеонъ (Дельфахъ) въ На. IX, 404 и Од. VIII, 80, о храмахъ Аполлона и Аенны въ Иліонъ— На. V, 446, VI, 88 и 297, VII, 83. Постройка храмовъ представляется однимъ изъ важнѣйщихъ дъйствій при основаніи новаго города въ Од. VI, 10, или средствомъ умилостивить разгнѣванныхъ боговъ въ Од. XII, 846. Изъ словъ Аполлонова жреда Хриса въ Ил. I, 39 видно, что храмы были крытие; въ Ил. V, 448 упомянутъ аботоу иліонскаго храма Аполлона. Въ Ил. VI, 297 сл. разскавнается, какъ Гекаба съ уважаемыми троянками отправилась по приказанію Гектора въ храмъ Аенны умолять ее о помощи; когда онъ пришли къ стоявщему на акрополь храму, жрица Өеано отворила имъ двери, онъ съ воплями воздъли руки къ статуъ Аенны, а Өеано положила на ея кольни пеплосъ и обратилась къ ней съ молитвою. Это самое подробное описаніе храма въ поэмахъ, но и оно не достаточно дли того, чтобы можно было составить себъ ясное о немъ понятіе.

зывало темъ или другимъ способомъ место, на которомъ следовало воздвигнуть ему храмъ; этимъ объясняется тотъ фактъ, что храны иногда строились вдали отъ всикаго жилья, какъ, напр., храмы на о. Эгинъ, на мысъ Суніи и др. Если же нужно было построить храмъ въ такомъ мъсть, которое раньше не считалось евященнымъ и не было прямо указано божествомъ, то при выборъ его, какъ уже замвчено выше, обращали внимание на то, чтобы оно было удобно, красиво, здорово и удалено отъ шума повседневной жизни. Подземнымъ божествамъ строили храмы на равнинахъ, а для храмовъ, посвященныхъ олимпійскимъ богамъ, предпочитали мъста возвышенныя. Если храмъ стоилъ въ заселенной части города, то онъ всегаки не примыкалъ непосредственно къ жилымъ строеніямъ, а быль окруженъ дворомъ, который служилъ только священнымъ целямъ и былъ отгороженъ отъ неосвященнаго пространства (τὸ βέβηλον) стіною или оградою (έρχος, περίβολος; последнее слово очень часто обозначаеть весь священный дворь). Въ немъ ставились статун, плиты съ надписями и разныя принощенія върующихъ; иногда здось же строились жилища для жреческаго персонала, а при храмахъ боговъ здравія--и пом'вщенія для больныхъ, которые обращались въ храмъ за помощью 1). При большихъ храмахъ периболъ занималъ иногда значительное пространство и внутри его, кромъ главнаго храма, стояло по нъскольку другихъ, даже посвященныхъ другимъ божествамъ; такъ, напр., въ периболъ храма Зевса Олимпійскаго въ Авинахъ, имъвшемъ около 4-хъ стадій въ окружности, находились храмъ Крона и Реи и тецегос богини Земли; по нъскольку храмовъ находилось также въ периболъ Зевса въ Олимпіи, Аполлона въ Дельфахъ и пр. Поселенія при храмахъ иногда разростались до разм'вровъ цълой деревни или мъстечка.

Для входа въ периболъ устраивались обыкновенно одни только ворота (или калитка), при которыхъ ставились сосуды съ освященною водою (переррачтурга или апоррачтурга). Всё входившіе должны были окроплять себя этой водой: это былъ символическій знакъчистоты, которая требовалась отъ всякаго приближающагося късвятилищу. Само собою разумнется, что лица, считавшінся чёмълибо оскверненными, не могли входить въ священную ограду и что, находясь въ ней, люди должны были воздерживаться отъ

<sup>1)</sup> Cm. HERRE FA. 19, § 8.

всяких действій, которыя могли бы осквернить ихъ. Поэтому если въ периболе находились человеческія жилища, то изъ нихъ заблаговременно удаляемы были женщины предъ родами, больние и старики передъ смертью, такъ какъ акты рожденія и смерти считались оскверняющими святыню. Въ случай же, если священное мёсто, несмотря на предосторожности, было чёмъ-либо осквернено, прибёгали къ очищеніямъ, о которыхъ мы скажемъ ниже.

Въ древивития времена храмы стровлесь изъ различныхъ матеріаловъ. Иногда храмомъ служила пещера или естественное углубленіе въ скаль; таковъ, напр., быль храмъ Аполлона на горъ Кинев на о. Делосв. Упоминаются, далве, храмы металлические нии обитне металлическими (мёдными) листами, какъ напр. легендарный храмъ Аполлона въ Дельфахъ или храмъ Асины Мъднодомной въ Спартв ('Адпуа Хадхіоіхос, Павс. III, 17, 3). Были также храмы деревянные, представлявшіе собою обывновенную большую хижину, какъ, напр., святилище Посидона Гиппія близъ Мантинеи, построенное, по преданію, также Трофоніємъ и Агамедомъ 1). Но въ историческія времена храмы строились исключительно изъ камия и при томъ чемъ далее, темъ просториве и великолепиве, такъ что этотъ типъ постройки, мало по малу развиваясь и совершенствуясь, сделался высшимъ выражениемъ греческаго искусства; скульпторы и живописцы наперерывъ старались разукращать жилище божества и делать изъ него вполив гармоническое целое.

Несмотря на все разнообразіе позднійших храмовь по виду и величині, ихъ основная форма осталась неизмінною; въ каждой, самой сложной храмовой постройкі было то, что составляло первоначальный, существеннійшій элементь такой постройки, именно четырехугольная (обыкновенно продолговатая) комната или келья (отхо́с, cella), служившая жилищемъ божества. Всі видоизміненія храмовыхъ построекъ произошли отъ того, что къ этому главному святилищу стали пристраивать разныя новыя части, служившія или для красоты, или для практическихъ цілей и, стало быть, иміны второстепенное значеніе.

Прежде чёмъ приступить къ описанію видоизмёненій этого простейнаго типа храмовой постройки, необходимо замётить, что



<sup>1)</sup> Павс. VIII, 10, 2. Императоръ Адріанъ для сбереженія древняго святилища приказаль заключить его въ новий каменный храмъ.

древній храмъ служиль не містомъ для собранія богомольцевъ (такъ какъ богослужебныя дійствія совершались не внутри храма, а передъ нимъ), а только жилищемъ божества, т. е., иначе говоря, хранилищемъ его священнаго изображенія; поэтому при построеніи храма слідовало имість въ виду не столько расширеніе этого главнаго отділенія храма, сколько устройство номіщенія для храненія храмовой утвари, приношеній и т. п., а также закрытаго міста, гді богомольцы могли бы имість убіжище въ дурную ногоду.

Храмы строились не прямо на землів, а на фундаментів (хρηπίδωμα), возвышавшемь ихъ надъ жилищами людей. Фундаменты
имівли обыкновенно по три ступени; но такъ какъ онів часто были
слишкомъ высоки для того, чтобы можно было всходить по нимъ,
то для входа дівлались въ фундаментів лівстницы съ меніве высокими ступенями. Число входныхъ ступеней всегда было нечетное,
для того, чтобы входившій въ храмъ становился правою ногою
на первую и на послівднюю ступень, что считалось хорошимъ знакомъ. Вообще весь планъ храмоваго зданія быль исполненъ глубокой символики и долженъ былъ наглядно выражать то предпочтеніе, которое храму подобало иміть предъ жилищами людей.

Первое развитіе простійшей формы храма состояло въ прибавленіи въ целлів паперти или предхрамія. Оно образовалось посредствомъ продолженія двухъ продольныхъ стінь за поперечную; эти ствии оканчивались въ такомъ случав четырехугольными утолщеніями — пилястрами (παραστάδες, antae), а между ними съ лицевой стороны ставились двъ колонны, поддерживавшія архитравъ, соединявшій боковыя стіны или пилястры. Такимъ образомъ получается форма «храма между пилястрами» (vaòs èv парастаст, templum in antis), при чемъ между переднею ствною и колоннадою образуется притворъ (πρόναος или πρόδομος, см. ниже). Дальнвишее развитие архитектоники храма состояло въ томъ, что переднія стѣны съ пилястрами не доводились до края фундамента, а передъ ними оставлялось свободное пространство, на которомъ ставились еще двъ колонны, такъ что крыша и архитравъ впереди поддерживались не пилястрами и двумя колоннами, а четырымя отдёльно стоящими волоннами, и паперть находилась между колоннадою и переднет ствною. Такой храмъ назывался «съ колоннадою впереди» (проотохос). Дальнейшимъ шагомъ впередъ было подсказанное естественными требованіями симметріи устройство такой же колоннады

предъ заднею поперечною ствною храма, чрезъ что получался «храмъ съ двумя колоннадами», ἀμφιπρόστυλος.

Овруживъ, далве, храмъ колоннадою со всвуъ сторонъ, греческіе видче получили такую форму его, которая наиболье удовлетворяла эстетическому вкусу и потому получила наибольшее распространеніе. Такой храмъ называется «кругопапертнымъ», περίστυλος или періптерос (птеров называлась окранна крыши, опиравшаяся на колоннады и прикрывавшая пространство между ними и ствнами храма). Иногда шедшая кругомъ колоннада удваивалась и въ такомъ случав получался чаос білтерос. Встрвчаются также постройки, въ которыхъ витсто целыхъ, отдельно стоящихъ колоннъ устроены полуколонны, выдающіяся наружу изъ ствиъ храма и по своимъ размерамъ и размещению соответствующия самостоятельнымъ колоннамъ; это чаої феобоперіптерої, очень рідко встрівчающіеся у грековъ, но довольно часто у римлянъ. Ναοί ψευδοδίπτεροι имвютъ полную наружную колоннаду, но вмёсто внутренней - только подуколонны, при чемъ однажо пространство между вившнимъ рядомъ жолоннъ и ствнами оставлялось на столько широкое, что въ немъ можно было бы помъстить и внутреннюю колоннаду.

Кромѣ того храмы по количеству колоннъ передняго фасада, которое всегда было четное, назывались τετράστυλοι, έξάστυλοι, όχτάστυλοι, δεκάστολοι, δωδεκάστυλοι. Число боковыхъ колоннъ периптера было неопредѣленное, но чаще всего — одною больше двойнаго числа колоннъ фасада, слѣдовательно нечетное (угловыя колонны входили въ счетъ и съ фасадовъ, и съ боковъ).

Греческій храмъ обыкновенно представляль собою четырехугольникь, длина котораго была приблизительно вдвое больше ширины (круглые храмы въ Греціи были очень ръдки). Довольно плоская двускатная крыша образовала спереди и сзади трехугольный фронтонь, сетофіс или сетос (названный такъ по сходству съ фигурою орла съ распростертыми крыльями), поле котораго покрывалось обыкновенно разнообразными скульптурными украшеніями, коихъ сюжеты относились или къ божеству, въ честь котораго былъ воздвигнутъ храмъ, или къ деяніямъ народа, его воздвигнувшаго. Такъ, на восточномъ фронтоне Пареенона въ Авинахъ было изображено рожденіе богини Авины, а на западномъ — споръ ея съ Посидономъ. Верхушка и боковые углы фронтона часто украшались такъ называемыми схроттра, т. е. площадками, на которыхъ ставились статуи, вазы, треножники и т. п. Рельефными украше-

ніями покрывались также фризы и архитравы, поддерживаемые колоннами  $^{1}$ ).

Внутреннее расположение греческихъ храмовъ въ общихъ чертахъ было следующее. Поднявшись по ступенямъ фундамента, богомолецъ вступалъ въ притворъ или предхраміе (πρόναος, πρόδομος, προνήιον), образуемое съ передней стороны колоннадою, съ боковыхъ-продолжениемъ капитальныхъ ствнъ святилища, съ заднейпоперечною его ствною; въ немъ хранились различныя приношенія върующихъ и священная утварь, для охраны которыхъ между волоннами устраивались врешей решетки. Изъ притвора двустворчатая дверь вела въ главную часть храма, въ которой стояла. статуя божества и которая поэтому преимущественно предъ другими считалась его жилищемъ; это ναός или σηκός (cella). Статуя (τὸ εδος) ставилась прямо противъ входа на возвышенномъ пьедесталь (βάθρον), иногда въ особой нишь (ναίσκος), отдъленной отъ остальнаго пространства решеткою или занавесомъ. Обывновенно храмы устраивались такъ, чтобы статуя была обращена лицомъвъ востоку. Предъ статуею стоялъ жертвеннивъ для куреній в безкровныхъ жертвъ, а также столы для принощеній. Целла получала свътъ чрезъ открытую дверь; но это средство было недостаточно для полнаго освъщенія, такъ что статуя пребывала въ таинственномъ полумравъ, способствовавшемъ усиленію религіознаго чувства въ богомольцахъ.

Сзади целлы иногда устраивался задній притворъ, отсобоборос, служившій для храненія денегъ и драгоцінныхъ вещей и часто отділявшійся отъ остальныхъ частей храма не колоннадою (какъ обыкновенно троосос), а сплошной стіной съ плотно запиравшеюся дверью. Иногда и боковые портики служили не только містомъдля собраній богомольцевъ, но и для храненія даровъ. Здісь кстати замітимъ, что въ храмахъ, какъ містахъ неприкосновенныхъ и самой своей святостью огражденныхъ отъ грабительскихъ покушеній, кромі собственныхъ сокровищъ неріздко хранились значительныя денежныя суммы и драгоціности государствъ и частныхълицъ, особенно въ храмахъ значительныхъ, часто посіщаемыхъ и



<sup>1)</sup> Мы не вдаемся въ описаніе различій архитектурных стилей и мелкихъдеталей построекъ, такъ какъ оно не входить въ предбли нашей задачи. Для ознакомленія съ стилями и деталями построекъ могуть служить сочиненія по древней архитектуръ.

находившихся въ большихъ торговыхъ и премышленныхъ центрахъ <sup>1</sup>). Асиняне хранили свою казну въ описсодомъ Парсенона, спартанци— большею частію въ Дельфахъ.

Више было уже замвчено, что греческие храми не предназначались, подобно нашемъ, для одновременнаго собранія въ нехъ вначительной массы людей. Большія праздничныя жертвоприношенія, для которыхъ стекались иногда огромныя толпы богомольцевъ, совершались не внутри храмовъ, а предъ ними подъ открытимъ небомъ. Поэтому для прамыхъ целей культа не было надобности въ общирномъ пространствъ-и мы дъйствительно находимъ въ Елладъ очень маленькіе храми, какъ напр. храмъ Безкрылой Победы на анинскомъ акрополе предъ Пропилании. Только храмы, предназначавшіеся для тайныхъ культовъ (мистерій), должны были имъть значительные размъры для того, чтобы во время праздничныхъ собраній вмінцать въ себі всіхъ посвященныхъ. Тавъ, въ елевсинскомъ храмѣ Деметры и Коры предназначенное для посвященныхъ пространство (μυστικός σηκός) по словамъ Страбона (ІХ, р. 395) могло вмёстить въ себё столько зрителей, сколько любой театръ, и произведенныя тамъ въ 80-хъ годахъ раскопки подтвердили это. Однако и въ числъ храмовъ, не предназначенныхъ для тайных культовъ, было не мало такихъ, которые отличались весьма общирными размёрами и недосягаемою высотою художественной жомпозиціи 2).

Чаще всего, конечно, каждый храмъ принадлежалъ одному только божеству; однако не мало было и исключеній изъ этого правила, т. е. такихъ храмовъ, которые были посвящены нѣсколькимъ божествамъ вмѣстѣ. Эти общіе храмы посвящались не только



<sup>1)</sup> При нікоторыхъ наиболіє богатыхъ храмахъ для этихъ цілей устранвались особыя сокровищницы (θησαυροί), напр. въ Дельфахъ и въ Олимпіи.

<sup>3)</sup> Наибольшими размёрами отличался знаменитый храмъ Артемили въ Ефесъ, имъвшій 425 футовъ длины и 220 ф. ширины; послё пожара 356 г. онъ былъ отстроенъ въ тёхъ же размёрахъ и съ такийъ великольніемъ, что причислялся къ семи чудесамъ света. Храмъ Зевса Олимпійскаго въ Авинахъ, начатый Писистратомъ и оконченный императоромъ Адріаномъ, имѣлъ 354 ф. длины и 171 ф. шир.; отъ него сохранились по настоящее время фундаментъ и 16 колоннъ, замёчательныхъ своими громадными размёрами и изяществомъ отдёлки. Храмъ Гери на о. Самосъ, считавшійся самымъ большимъ при Геродотъ (III, 60), имълъ 346 ф. дл. и 189 ширины, а авинскій Парвенонъ—228 ф. дл. и 101 ф. шир. Были и другіе храмы весьма значительныхъ размёровъ.

такимъ божествамъ, которыя почитались не по одиночкѣ, а групнами, — какъ Музы, Евмениды, Діоскуры, — но и другимъ тѣсно
связаннымъ между собою, какъ напр. Деметрѣ съ Корою какъ
матери съ дочерью, Крону съ Реею и Зевсу съ Діоною или Герою
какъ супругамъ, Аполлону и Артемидѣ какъ брату съ сестрою
(обыкновенно съ ними вмѣстѣ почиталась и мать ихъ Лето); встрѣчались также храмы, посвященные всѣмъ богамъ вмѣстѣ, или такіе,
въ главной целлѣ которыхъ имѣло статую и алтарь одно божество, а въ боковыхъ—другія (какъ у насъ въ церквахъ съ нѣсколькими придѣдами). Были и двойные храмы (ναοὶ διπλοῖ) съ двумя входами съ противоположныхъ сторонъ и двумя целлами. Почитаемыя
въ одномъ храмъ божества назывались σύνναοι, σύνοιхоι или πάρεδρоι.

Въ нъкоторыхъ храмахъ, кромъ целлы, было еще особое «неприступное» місто (аботом) или «святое святых», которое служило хранилищемъ древнихъ, наиболве уважаемыхъ изображеній или символовъ боговъ и въ которое входить имели право только жрецы, да и то не всегда, а лишь въ опредъленныя времена. Иногда сама целла была аботоу, какъ напр. въ храмъ Геры въ ахейскомъ городъ Эгіи, гдъ никто кромъ жрицы не могъ видъть статуи богини (Павс. VII, 23, 7), или въ храмъ Афродиты въ Сикіонъ, гдъ созерцать статую и поклоняться ей можно было только отъ входа, а приближаться къ ней было запрещено (Павс. И, 10, 4). Иногда асотом было подъ землею, напр. въ храмв Посидона на Исемв, гдв, по преданію, быль погребень Меликерть (Павс. II, 2, 1); такія подземныя святилища носили спеціальное названіе μέγαρα. • Иногда въ абота совершались древнъйшія грубыя формы культовъ, напр. на Ликойской горъ въ Аркадіи. Встръчаются случаи, что и самые храмы были врёпко заперты и открывались только въ определенныя времена, да и то не для всехъ поклонниковъ, а только для жрецовъ или лицъ, имъвшихъ какое-нибудь отношеніе къ культу, какъ напр. въ Асинахъ древній храмъ Діониса въ Лимнахъ, въ Тегев-храмъ Аеины и др. Причины недоступности святилищъ, конечно, не всегда возможно проследить, твиъ болве, что уже и въ древности ходили объ этомъ разныя свазанія. Бывали также различныя (то случайныя или містныя, то лежавшія въ сущности даннаго культа) причины, по которымъ въ извъстныя священныя мъста или никогда, или только при нъкоторыхъ священнодъйствіяхъ не допускались тв или другія лица, сословія или племена. Такъ, напр., въ храмъ Асины на асинскомъ

акроноль не допускались дорійци (Герод. V, 72), въ святилище Левковен въ беотійскомъ городь Хэронев—рабы и этолійци (Плут. Quaest. rom. 16), въ храмь Геры въ Аргось не могли совершать жертвоприношеній иностранцы (Герод. VI, 81); въ лаконскомъ городь Геронерахъ во время ежегоднаго праздника Арея женщинамъ не дозволялось входить въ священную рощу (Павс. III, 22, 5), и наоборотъ въ лаконскомъ же городь Брисеяхъ въ храмъ Діониса могли входить только женщины, совершавшія тамъ тамнственные обряды (Павс. III, 20, 4). Также исключительно женщины участвовали въ праздникъ Өесмофорій въ Авинахъ и т. д.

Убпожища. Всв священныя міста были неприкосновенны (атоха), такъ какъ всв еллины считали тяжкимъ грвхомъ оскорбленіе божества посредствомъ отнятія или нарушенія цілости того, что составляло его собственность или было ввърено его покровительству и защить. Этимъ объясняется и вышеупомянутый факть, что государства и частныя лица отдавали на храненіе въ храмы свои деньги и драгоценности, будучи уверены, что тамъ они будутъ въ наибольшей безопасности. На томъ же основани всв лица, прибъгавшія къ храму, алтарю или статув божества съ мольбою о помощи и защить (іхетат), считались неприкосновенными по крайней мъръ на столько, что силою оторвать ихъ оттуда считалось святотатствомъ. Рабъ, бъжавшій отъ жестокости господина, побъжденный врагь, желавшій спастись отъ оружія побъдителя, обвиняемый въ преступленіи или даже осужденный, старавшійся избъгнуть грозящаго ему наказанія, — всь они могли, если только удавалось, прибъгнуть къ храму или алтарю подъ защиту божества; но относительно способовъ и предвловъ распространенія этой защиты существовали различныя определенія. Некоторыя святилища преимущественно предъ другими пользовались правомъ защиты въ самыхъ широкихъ размфрахъ, такъ что всякій прибвгавшій къ нимъ былъ безопасень отъ своихъ преслідователей во всемъ священномъ пространствъ и могъ оставаться въ немъ сколько хотблъ или сколько ему позволяли жизненныя средства 1). Пре-



<sup>1)</sup> Такъ, напр., спартанскій царь Павсаній II послів неудачной битвы при Галіартів біжаль въ святилище Асины Ален въ Тегеїв и провель въ немъ всю остальную жизнь (Плут. Лис. 30). Отецъ его Плистоанактъ подобнымъ же образомъ прожиль 19 літть въ святилищів Зевса Ликойскаго, пока спартанцы не отмінили постановленнаго противъ него рішенія и не призвали снова на престоль (Оук. V, 16).

дълы, въ которыхъ святилищу было гарантировано право защиты, иногда были очень широки: такъ, при храмѣ Артемиды въ Ефесѣ право защиты было распространено Антоніемъ на цѣлый окружающій его кварталъ, который вслѣдствіе этого сдѣлался даже опасенъ для города, такъ какъ въ него стали стекаться всякіе злодѣи въ надеждѣ на безопасность, вслѣдствіе чего Августъ иринужденъ былъ отмѣнить дарованную Антоніемъ льготу (Страб. XIV, р. 641). Островъ Самоерака, по словамъ Тита Ливія (XLV, 5), весь считался священнымъ. Святилищъ, пользовавшихся общепризнаннымъ 1) правомъ убѣжища и потому преимущественно предъ другими называвшихся асода, много было въ Елладѣ и въ особенности въ М. Азіи во времена римскихъ императоровъ, такъ что въ царствованіе Тиберія римскимъ сенатомъ были даже принимаемы мѣры къ уменьшенію ихъ числа (Тас. Апп. III, 60 и IV, 14).

Святилища, не принадлежавшія въ числу такихъ привилегированныхъ убъжищъ, далеко не всегда были вполнъ надежною защитою для умоляющихъ. Неръдко, въ особенности во время усобицъ и борьбы партій, которыя такъ часто терзали греческія государства, почтеніе въ святилищамъ забывалось и умоляющіе о защить иногда были жестоко и святотатственно отрываемы отъ самыхъ алтарей боговъ. Общеизвъстны избіеніе Килоновцевъ, смерть Өерамена и др. примъры.

«Прежде чёмъ перейдемъ къ другому, представимъ себё еще разъ изящный греческій храмъ. Чрезъ пышные пропилеи мы входимъ въ священное мёсто, отдёленное периболомъ отъ остальнаго свёта и людскаго движенія. Посреди зеленыхъ садовъ и благовонныхъ рощъ поражаетъ насъ божье жилище, окруженное изящными памятниками искусства и драгоцёнными приношеніями набожныхъ богомольцевъ. Огромныя ступени возвышаютъ его надъ землею, жилищемъ смертныхъ; симметрически разставленныя стройныя колонны поднимаются къ синему южному небу, подпирая своими нарядными капителями красивую крышу, искусные фронтоны которой красуются бёлыми рёзными работами, удачно представляю-

<sup>1)</sup> Всеобщее признаніе за какимъ-нибудь святилищемъ права убъжища достигалось путемь формальныхъ дипломатическихъ сношеній, какъ это можно видъть, напр., изъ ряда сохранившихся епиграфическихъ документовъ, представляющихъ отвътъ разныхъ городовъ на просьбу малоазіатскаго города Теоса о признаніи права убъжища за его храмомъ Діониса. См. Le Bas—Waddington, Inscr. d'Asie Mineure, № 60—85.

шими пълыя спены изъ отечественныхъ сказаній. Вообразимъ себъ, что стъны, колонны, надстолије и фронтоны, да и самая крыша, сделаны изъ белаго мрамора, блескъ котораго въ надлежащихъ мъстахъ ослабленъ темными красками; вообразимъ себъ фризъ, укращенный выпуклою різьбою или блещущій позолоченными щитами; вообразимъ себв множество статуй, стоящихъ съ обвихъ сторонъ у входа въ притворъ, красующійся дорогими изображеніями. праздничными приношеніями и драгоцівною утварью, даліве-богатство, представляющееся нашимъ глазамъ чрезъ открытыя двери изъ внутренняго святилища, изъ коего глядить великій богь, любуясь жертвою, приносимую ему извив на высокомъ жертвенникв жрепомъ отъ имени всего собравшагося народа въ то время, какъ вокругъ слышны священныя пъсни вдохновеннаго поэта — и мы должны сознаться, что не могло быть другаго момента, который въ большей степени возвышаль бы душу грековъ къ набожности и наполняль бы ее справедливою гордостью». (Велишскій, Быть грековъ и римлянъ, стр. 26).

Общія сочиненія по греческой архитектурів и объ отдільных храмах указывають S. Reinach, Manuel de philologie classique т. 2 стр. 54 сл., или K. Sittl, Archäologie u. Kunst (въ Іw. Müllers Handb. d. class. Altertumswiss. т. VI, Münch. 1895), стр. 278, 365 и др.—На русскомъ языкі: А. А. Парландъ, Храмы древней Грецін, Спб. 1890.—В. К. Мальмбергь, Метопы древнегреч. храмовъ, Дерптъ 1891.—Г. Г. Павлуикій, Коринескій архитект. орденъ, Кіевъ 1891.—Объ убъжищахъ: Н. Wallon, Du droit d'asyle, Par. 1837.— P. Förster, De asylis Graecorum, Breslau 1847.—Jaensch, De Graec. asylis, Gött. 1868.— В. Barth, De Graecorum asylis, Strassb. 1888.

#### ГЛАВА 4-я.

# Священные символы и изображенія.

По мѣрѣ развитія антропоморфизма въ религіи еллиновъ, у нихъ, естественно, явилась уже весьма рано потребность представлять себѣ почитаемыя божества въ видѣ какихъ-либо матеріальнихъ символовъ или изображеній и къ нимъ обращаться съ мольбами, жертвами и дарами. Уже въ Гомеровскихъ поэмахъ встрѣчаются упоминанія объ изображеніяхъ божествъ. Въ ту отдаленную эпоху, когда искусства еще совершенно не существовали или

существовали только въ слабыхъ зачаткахъ, когда еще не умѣли дѣлать статуй и даже, можетъ быть, еще не представляли себѣ боговъ въ достаточно опредѣленныхъ образахъ, для удовлетворенія указанной религіозной потребности обращались къ различнымъ предметамъ, которые ставили въ ближайшее отношеніе съ божествами и въ которыхъ видѣли какія-либо проявленія ихъ чудесной силы; подобные символы божествъ были, впрочемъ, въ большой чести и въ болѣе позднія времена, когда уже не было недостатка въ художественныхъ изображеніяхъ боговъ.

Причины, по которымъ тотъ или другой предметъ признавался за символъ божества, были, конечно, весьма разнообразны, и во многихъ случаяхъ мы не имбемъ уже возможности проследить ихъ. Въ качествъ символовъ встръчаются животния, растенія, камни, разная утварь и пр. Изъ животныхъ чаще всего упоминаются змюи, въ которыхъ, по върованію древнихъ, воплощалось или само божество, или какое-либо служившее ему дэмоническое существо. Такъ, въ храмъ Аоины Поліады на аоинскомъ акрополъ жилъ священный змій, въ которомъ виділи олицетвореніе древняго туземнаго героя Ерихоонія; онъ считался стражемъ храма (оіхоорос ठ्का и ежемъсячно получалъ въ пищу медовыя лепешки. Когда предъ битвой при Саламинъ нашли такую лепешку нетронутою, то сочли это за доказательство того, что сама богиня покинула акрополь (Герод. VIII, 41). При храм'в Деметры въ Елевсин'в также жиль змёй, называемый Кихрейскимь по имени саламинскаго героя Кихрея, который, по древнему върованію, воплотился въ немъ (Страб. ІХ р. 393; Павс. І, 36, 1). Въ Олимпіи почитался въ змѣнномъ образѣ герой Сосиполидъ (Павс. VI, 20, 2 сл.). Такихъ примъровъ можно было бы привести еще не мало; но наиболве твсно связано было почитание змвй съ культомъ бога Асклепін, которому он'в служили, или который самъ являлся въ ихъ образъ. На барельефахъ и статуяхъ, изображающихъ Асклепія, змъй является непремънною принадлежностью. Вообще видно, что древніе находили въ природѣ змівй нівто такое, что заставляло считать ихъ особенно пригодными для воплощенія божественныхъ существъ, преимущественно такихъ, которыя или имъли пребываніе въ н'вдрахъ земли (какъ герои), или олицетворяли собою земныя силы, способствовавшія произрастанію плодовъ и цілебныхъ травъ. Однако и другіе виды животныхъ считались способными воплощать въ себъ тъ или другія божественныя существа; это видно не только изъ многихъ миоическихъ разсказовъ, въ которихъ боги въ сдучав надобности принимали видъ какоголибо животнаго, но и изъ существовавшихъ еще въ историческія времена изображеній, которыя представляли боговъ вполнів или отчасти въ образв животныхъ. Такъ, напр., Діонисъ изображался иногда съ бычачьими рогами или въ видъ быка, и върующіе въ молитвенномъ обращеніи къ нему называли его именемъ этого животнаго 1). Изв'астно, далве, что в'екоторыя четвероногія и птицы считались особенно любимыми тімь или другимь божествомъ и, какъ таковыя, посвящались имъ: орелъ-Зевсу, павлинъ-Герв, голубь-Афродитв, сова-Авинв, лебедь-Аполлону, левъ-Матери боговъ и т. д. Причины, по которымъ то или другое животное считалось особенно излюбленнымъ извъстнымъ божествомъ, конечно, не всегда возможно объяснить, но чаще всего онъ основывались на представлени ближайшаго соотношения между качествами божественнаго существа и природными свойствами животнаго.

Подобно животнымъ и различные виды растеній посвящались божествамъ по темъ или другимъ причинамъ: дубъ былъ посвященъ Зевсу, лавръ — Аполлону, маслина — Асинъ, миртъ — Афродитъ, тополь-Гераклу. Некоторыя растенія даже назывались именами существъ, превращенныхъ въ нихъ по миоическимъ сказаніямъ, напр. нарциссъ, гіацинтъ, лавръ (δάφνη). Извістно, что по віврованіямъ грековъ въ деревьяхъ жили особыя божественныя существа (дріады, гамадріады), вмість съ ними рождавшіяся и умиравшія. Величественныя, тінистыя рощи и отдівльныя красивыя деревья сильно дъйствовали на эстетическое и религіозное чувство еллина, возбуждали въ немъ мысль о близости божества и потому считались наиболее пригодными местами для святилищь. Есть не мало свидетельствъ, доказывающихъ, что деревьямъ воздавали поклоненіе, какъ символамъ божествъ и даже какъ самимъ божествамъ. Такія священныя деревья украшали повязками, гирляндами, вънками, различными обътными приношеніями, совершали предъ ними жертвоприношенія и т. под. 2).

<sup>1)</sup> Авен. XI, 51; Плут. de Is. 35; Quaest. gr. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O культь деревьевь ср. Плинія Nat. hist. XII, 1: Haec fuere numinum templa priscoque ritu simplicia rura etiamnunc deo praecellentem arborem dicant, nec magis auro fulgentia atque ebore simulacra, quam lucos et in iis silentia ipsa adoramus. Arborum genera numinibus suis dicata perpetuo servantur,

Необдёланные куски дерева въ древнейшия времена нередко служили изображениями боговъ. Такъ, по словамъ Климента Александрійскаго (*Protr.* р. 29), изображениемъ Артемиды въ Икаръ служило бревно, Геры Киеэронской въ Өеспіяхъ—обрубленный пень, Геры Самосской — доска, Геры въ Аргосъ — столбъ, Діониса въ Өивахъ—столбъ, обвитый плющемъ. Въ Спартъ два столба съ перекладиною изображали Діоскуровъ (Плут. de fr. am. 1). Далъе въ качествъ символовъ божествъ почитались ихъ аттрибуты, напр. трезубецъ изображалъ Посидона, кадуцей — Гермеса, копье — Арея и т. п.

Весьма обывновенными символами боговъ въ древнѣйшія времена были камни, при томъ совершенно необдѣланные (ἀργοὶ λίθοι). О нѣкоторыхъ изъ нихъ разсказывали, что они упали съ неба, т. е. были аеролитами; весьма естественно, что древніе считали ихъ ниспосланными божественною силою и потому относились въ нимъ съ благоговѣйнымъ почтеніемъ, которое отъ нихъ было перенесено и на другіе камни. Павсаній (во ІІ в. по Р. Хр.) еще во многихъ храмахъ видѣлъ камни, частію необдѣланные, частію обдѣланные въ видѣ куба, пирамиды или конуса и служившіе предметомъ величайшаго уваженія.

Въ самыя раннія времена, пока еще не привыкли представлять себъ боговъ въ опредъленномъ человъческомъ образъ, такіе символы были достаточны для удовлетворенія религіозной потребности: но чемъ более развивался антропоморфическій способъ представленія божествъ, тъмъ естественнъе являлось желаніе придавать такимъ символамъ по крайней мъръ намекъ на человъческій образъ. Если для изображенія божества брали такой матеріаль, который съ трудомъ подвергался обработкъ, какъ напр. камень, то ограничивались сначала воспроизведеніемъ только наиболье характеристическихъ частей человъческаго тъла, - прежде всего головы, затъмъ рукъ, въ которыя вкладывали какіе-нибудь аттрибуты. Такого рода изображенія делались и виоследствіи, когда давно уже умъли дълать полныя статуи; они называются обыкновенно гермами, потому что чаще всего такъ изображался Гермесъ. Встрвчаются и двойныя гермы, т. е. изображенія головы Гермеса и какого-нибудь другаго божества на одномъ столбъ.



ut Iovi aesculus, Apollini laurus, Minervae olea, Veneri myrtus, Herculi populus. quin et silvanos faunosque et dearum genera silvis ac sua numina tamquam e caelo attributa credimus.

Изъ дерева раньше, чёмъ изъ камня, стали видѣлывать полния статуи, вслѣдствіе большей легкости его обработки; первоначально, конечно, и деревянныя изображенія (ξόανα) были очень грубы. Вомногихъ мѣстахъ о такихъ ξόανα существовали легенды, по которымъ они были ниспосланы людямъ съ неба (ξ. διπετῆ); чаще всего такое сверхъестественное происхожденіе приписывалось палладіямъ, т. е. статуямъ Аеины Паллады 1). Другія древнія деревянныя статуи приписывались миеическому художнику Дэдалу (Павс. ІХ, 40, 2). При выборѣ матеріала для деревянныхъ изображеній руководствовались символикою, т. е. для статуи каждаго божества брали такое дерево, которое было ему посвящено, напръмасличное—для статуи Аеины, миртовое—для Афродиты, виноградную лозу—для Діониса и Кибелы и т. п.

Впоследствии, съ развитиемъ скульптуры и обработки металловъ, главнымъ матеріаломъ для статуй сдёлался мраморъ, а изъ металловъ преимущественно бронза. Мраморныя статуи стали дълаться съ VIII в. до Р. Хр., металлическія появились не ранте 50-й Олимпіады; древивишею изъ нихъ считалась статуя Зевса въ Спартв, не литая, а сколоченная гвоздями изъ разныхъ кусковъ, отлитыхъ отдёльно (Павс. III, 17, 6). Древнёйшія статуи представляли собою грубо извалиныя, неподвижныя фигуры съ непропорціональными членами, съ закрытыми глазами и опущенными внизъ руками, плотно прижатыми въ бедрамъ; но, мало по малу развиваясь и совершенствуясь, греческая пластика уже въ У в. до Р. Хр. достигла апогея своего развитія. Геніальныя созданія Фидія — статуи Авины Дівы и Зевса Олимпійскаго—представляють такой способь ваянія, который быль возможень только при высоко развитой технивъ: это были деревянные остовы, обложенные золотомъ и слоновою костью (ауахрата урозелефантия). Делались, наконець, статуетки и изъ глины, преимущественно для потребностей частнаго культа: ихъ ставили на своихъ божницахъ бъдняки, не имъвшіе средствъ пріобратать болю дорогія мраморныя статуи. Употреблять для поклоненія живописныя изображенія божествъ не было въ обычав, котя въ видв украшеній картины часто выввшивались въ храмахъ (обывновенно это были αναθήματα, т. е. приношенія по объту).



<sup>1)</sup> Въ числь ξόανα διιπετή называется, напр., Кадмейскій Діонисъ (Павс. IX, 12, 3), Артемида Таврическая (Еврип. 'Ιφιγ. Ταυρ. 951) в Ефесская (Дѣянія апост. XIX, 35), Аеннская Поліада (Павс. I, 26, 7), Троянскій Палладій (Аполлод. III, 12) и др.

Общимъ названіемъ для всёхъ божественныхъ изображеній, находившихся въ святилищахъ, служило слово атакра; оно применялось одинавово какъ къ грубымъ изваяніямъ древнихъ временъ, такъ и къ изящевйшимъ произведеніямъ вполев развитой пластики, и обозначало статую, какъ предметъ, посредствомъ котораго люди почитали и ублажали боговъ. Тѣ статув, которыя служили предметомъ культа (а не украшенія) въ храмв, часто обозначались словомъ ёбос. Чтобы показать божествамъ свое уважение къ ихъ изображеніямъ, особенно къ древнівішимъ и священнівішимъ (єб), еллины тщательно за ними ухаживали, мыли, одевали въ богатыя платья, снабжали всевозможными украшеніями, иногда очень дорогими. Некоторыя статуи имели целый гардеробь, составлявшійся главнымъ образомъ изъ приношеній благочестивыхъ людей, и особын лица жреческаго персонала обязаны были спеціально заботиться объ ихъ туалетъ. При постановкъ на мъсто (ίδρυσις) статуи, долженствовавшей служить предметомъ культа, совершалось торжественное жертвоприношеніе, обряды котораго, конеяно, были различны, смотря по особенностямъ божества, которое изображала статуя, или его культа. Безъ сомнинія были при освященіи статуи и какія-нибудь особенныя церемоніи, о которыхъ, однако, не сохранилось прямыхъ упоминаній. Самая постановка и освященіе статуи делались, конечно, не иначе, какъ по получении благопріятнаго отвъта отъ оракула, или вообще послъ удостовъренія въ томъ, что божество одобряеть это предпріятіе. Представленіе божествь въ видъ статуй въ историческія времена было на столько распространено, что онв считались непремвнною принадлежностью всяваго мъста культа и отсутствие ихъ въ такихъ мъстахъ всегда объяснялось какою-либо легендою. Исключенія составляли святилища Гестін, въ которыхъ постоянно поддерживавшійся на алтар'в (έστία) огонь заміняль собою статую.

Какъ смотрѣли древніе греки на пластическія изображенія своихъ божествъ и какъ ихъ почитали? Люди развитие и свободномислящіе, конечно, видѣли въ нихъ только символы божествъ или средства напоминанія о нихъ, но масса народа не только въ древнѣйшія времена, но и въ историческія смотрѣла на нихъ иначе: она видѣла въ нихъ если не самыя божества, то предметы, одаренные божественною силою, которая наполняла ихъ и производила тѣ или другія чудесныя дѣйствія; гдѣ находилась статуя, тамъ присутствовало и представляемое ею божество. У древнихъ

есть не мало разсказовъ о чудотворной силъ статуй. Павсаній, напр., разсказываеть о чудесахъ, произведенныхъ статуями Геравла въ Ериорахъ, Аполлона въ Гилахъ близъ г. Магнесіи (VII, 5, 3; Х, 32, 4) и др., Плутархъ-о страшной силв статуи Артемиды въ ахейскомъ городъ Пелленъ (б. Арата, 32); въ Спартъ одна статуя Артемиды излечивала отъ подагры, другая — отъ кашля (Клим. Ал. Protr. p. 32 и 38); ходили также разсказы о томъ, какъ при извъстныхъ обстоятельствахъ копья, находившіяся въ рукахъ статуй, колебались, твла ихъ обливались потомъ, мвнялось выражение лица и т. п. Этимъ върованиемъ въ присутствие божественной силы въ статуяхъ объясняется и то, что благосостояніе государства связывалось съ обладаніемъ извёстными изображеніями боговъ, и преданія, что предъ паденіемъ города его богипокровители уходили изъ него. Поэтому, напр., ефесцы при осадъ ихъ Крезомъ соединили ствны своего города веревками съ храмомъ Артемиды, чтобы такимъ образомъ врврить ихъ защитв богини, присутствовавшей въ храмв (Герод. I, 26). Иногда даже статуи приковывались цёнями, чтобы удержать божество постоянно на мвств (схол. Пинд. Ол. VII, 95; Макр. Sat. I, 8).

Наконецъ необходимо еще замътить, что во многихъ мъстностяхъ Еллады сохранялись различнаго рода реликвіи: останки древнихъ знаменитыхъ героевъ, принадлежавшія имъ вещи, предметы, которымъ приписывалось сверхъестественное происхожденіе, и т. п. Народъ върнлъ легендамъ, ходившимъ про такіе предметы, воздавалъ имъ поклоненіе и многимъ изъ нихъ приписывалъ чудотворную силу. Одною изъ знаменитъйшихъ реликвій была плечевая кость Пелопа, еще во времена Павсанія хранившаяся въ Олимпіи. Въ Мантинеъ хранились кости Аркада, сына Каллисто, въ Мессеніи—останки героя Идаса, въ Оивахъ — останки Геріона, въ Тегеъ—волосы Медузы, на о. Скиръ—останки Оесея, перенесенные впослъдствіи въ Авины; въ Антиссъ показывали голову Орфея, въ Фліунтъ—колесницу Пелопа, въ Кизикъ—камень, служившій якоремъ аргонавтамъ, въ Авинахъ—корабль Оесея, масличное дерево, произведенное Авиною во время спора съ Посидономъ, и мн. др.

E. Kuhnert, De cura statuarum apud Graecos въ Berl. Studien für cl Philol. und Archäologie т. І.—Н. И. Новосадскій, О почитанія редиквій у древнихъ грековъ въ Варш. Унив. Изв. 1889.—К. Bötticher, Die Verehrung heil. Ваште bei den Alten въ «Deutsche Revue» 1891.—В. Г. Аппельроть, Изображенія божествъ въ др. Греціи въ журн. «Гимназія» 1891.—Сочиненія по исторіи греч. пластики указывають Reinach, Man. de phil. II, стр. 76 сл., Sittl, Archäol. u. Kunst (см. выше стр. 34) и др.

Digitized by Google

#### ГЛАВА 5-я.

# Храмовыя имущества и дары.

Мы видели выше, что освященныя культомъ места строго отдълялись отъ неосвященныхъ; точно такъ же и всяваго рода собственность боговъ различалась отъ собственности людей. Еллини, представляя своихъ боговъ съ человеческими качествами, склонностями и страстями, върили, что богамъ доставляетъ удовольствіе все то, что доставляеть его людямь, въ томъ числь всякаго рода собственность. Какъ въ героическія времена царямъ давались въ пользование земельные участки (τεμένη) и избранныя части военной и всякой другой добычи въ видв почетныхъ даровъ, такъ давались они и богамъ 1). Недвижимая и движимая собственность была посвящаема богамъ прежде всего, конечно, для удовлетворенія потребностей священнослуженія: первая отдавалась въ арендное содержание и вырученныя деньги шли на покрытие издержекъ культа и содержанія священнослужителей, вторая состояла изъ священной утвари, необходимой для священнодъйствій; но весьма часто были приносимы божествамъ и такіе дары, которые употреблялись только для украшенія храма или увеличивали его богатства.

Всѣ предмети, посвящавшіеся богамъ для украшенія ихъ святилищъ или для ихъ удовольствія, назывались общимъ именемъ ахадірата. Едва-ли было какое-нибудь святилище у едлиновъ, которое бы не было болѣе или менѣе богато снабжено такими дарами, и чѣмъ большимъ уваженіемъ пользовался какой-нибудь храмъ, тѣмъ значительнѣе было количество приносимыхъ поклонниками даровъ; въ наиболѣе извѣстныя и уважаемыя святилища, напр. Зевса въ Олимпіи или Аполлона въ Дельфахъ, они стека-

Digitized by

<sup>1)</sup> Ср. Гесих. п. сл. Тέμενος πᾶς ὁ μεμερισμένος τόπος τινὶ εἰς τιμὴν ἢ ἱερὸν καὶ βωμὸς ἀπονεμηθὲν θεῷ ἢ βασιλεῖ.—Обычай посвящать богамъ дары существоваль уже въ Гомеровскія времена. Такъ, въ Hл. VI, 293 сл. Гекаба приноситъ драгоцѣнное платье въ храмъ Анины, въ Hл. VII, 82 Гекторъ обѣщаетъ посвятить въ храмъ Аполона оружіе побѣжденнаго противника, въ Oд. III, 274 говорится о посвященіи богамъ драгоцѣныхъ даровъ и пр.

лись со всёхъ концовъ едлинскаго міра въ такомъ количестве, что для ихъ храненія не доставало міста въ храмахъ, и потому съ этой цёлью строились особыя совровищницы (дузароб) въ перибол'в храма. Въ даръ богамъ приносились, разумвется, весьма разнообразные предметы, смотря по обстоятельствамъ, степени набожности дарителя, его зажеточности и пр. Скромныя, но принесенныя отъ чистаго сердца даянія бідняковъ считались не менве пріятными богамъ, чвмъ драгоцвиные вклады, которыми украшали свитилища цари и богачи. Даже обыкновенная утварь, рабочія орудія, носильное платье и т. п. посвящались богамъ: музыканть посвящаль свою вноару, земледелець-плугь, воиньоружіе. Лица, посвященныя въ мистерін (μύσται), какъ можно долье носили ть платья, въ которихъ были посвящени, а потомъ приносили ихъ въ даръ божеству; деницы при выходе замужъ посвящали какой-нибудь богинъ свой дъвическій поясъ; больные, исцеленные помощью божествъ здравія, жертвовали въ ихъ храмы изображенія тъхъ частей тыла, которыя были поражены бользныю, чаще всего изъ благородныхъ металловъ и съ надписью имени посвятившаго ихъ лица 1). Весьма широво распространенъ былъ обычай посвящать свои волосы богамъ, преимущественно ръчнымъ и нимфамъ, а также Аполлону. Дъвицы дълали это передъ свадьбою, юноши при первой стрижки по наступлении возмужалости. Изъ Анинъ богатые и тщеславные юноши нередко нарочно отправлялись въ Дельфы для посвищенія своихъ волосъ Аполлону. Но чаще всего, конечно, были жертвуемы въ храмы такіе предметы, которые могли служить или для цёлей культа, или для одённія и украшенія статуй, какъ-то: всякаго рода чаши, бокалы, лампы, столы, треножники, ожерелья, браслеты, платья, пояса и мн. т. под., затемъ художественныя произведенія (статуи, картины, рельефы) для украшенія храма или окружавшаго его перибола 2). Вообще въ храмахъ собиралось все замъчательное, что производила художественная дъятельность народа, или что считалось достойнымъ сохраненія изъ патріотическихъ интересовъ.

<sup>1)</sup> Ср. инвентари Анинскаго храма Аскленія въ С. І. Att. II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О богатствъ и разнообразіи вещей, посвящавшихся въ храмы, могутъ дать понятіе сохранившіеся на камняхъ (большею частью, конечно, въ обломанномъ или попорченномъ видъ) инвентари аспискихъ храмовъ, собранные въ С. І. Att. II, 2, или делосскіс—въ Bull. de corr. hellén. VI и др.

Самые значительные и цвиные дары были приносимы въ храмы, конечно, государствами и властителями, иногда даже не греческими. Изв'єстенъ разсказъ Геродота (І, 50 сл.) о массів драгопвиностей, пожертвованных въ Дельфійскій храмъ лидійскимъ царемъ Крезомъ. Весьма употребительнымъ видомъ пожертвованій какъ со стороны государствъ, такъ и частныхъ лицъ, была десятина (δεκάτη, τὸ ἐπιδέκατον) со всякаго рода прибыли или добычи. Послѣ всякой побёды жертвовали богамъ десятую или какую-нибудь другую часть военной добычи. Колоссальная бронзовая статуя Авины Защитницы (Профауос) на авинскомъ акрополь была сооружена изъ десятины добычи, полученной при Мараеонъ (Павс. І, 28, 2). Послів Саламинской побівды изъ части добычи (απροθίνια) была воздвигнута въ Дельфахъ статуя Аполлона въ 12 локтей вышиною съ корабельнымъ носомъ въ рукахъ, кромъ того были пожертвованы богамъ три финикійскія галеры: одна-Посидону на Исомъ, другая-въ храмъ Аоины на м. Суніи, третья-Занту на Саламинъ (Герод. VIII, 121). Послъ побъды при Платэяхъ изъ десятины добычи были сооружены и пожертвованы: въ Дельфійскій храмъ золотой треножникъ, стоявшій на бронзовомъ пьедесталь, имвющемъ видъ трехъ свившихся между собою змвй, въ храмъ Олимпійскій -- м'єдная статуя Зевса въ 10 локтей вышиною, а въ храмъ Посидона на Исомъ-мъдная статуя бога въ 7 локтей 1). Въ Аоинахъ богинъ-покровительницъ города посвящалась десятина штрафовъ, взыскивавшихся съ преступниковъ, и 1/60 дани союзниковъ въ Делосско-аттическомъ союзъ, начиная со времени перенесенія союзной казны въ Авины. Елевсинскимъ богинямъ (Деметръ и Корф) по совъту Дельфійскаго оракула авиняне и ихъ союзники обязательно, а другіе еллинскіе города по желанію жертвовали съ 440-къ годовъ до Р. Хр. начатки ежегодной жатвы въ количествъ не менъе 1/600 части всего собраннаго ячменя и 1/1200 пшеницы. На деньги, вырученныя отъ продажи полученнаго зерна, совер-



<sup>1)</sup> Герод. IX, 81. Пьедесталь Дельфійскаго треножника (который быль похищень фокейцами въ 3-ю священную войну, см. Павс. X, 13, 5), перевезенный при императорь Константинь въ Константинополь, до сихъ поръ стоить тамь на Атмейданской площади, только головы змѣй отбиты. На немъ сохранилась надпись, прочитанная только въ 1856 году и заключающая въ себъ 31 названіе дружинь греческихъ городовъ, принимавшихъ участіе въ битвѣ, по порядку ихъ доблести (Λακεδαιμόνιοι, 'Аθαναῖοι, Κορίνθιοι, Τεγεᾶται, Σεκοώνιοι, Αἰγινᾶται и т. д.). См. Röhl, Inscr. gr. ant. № 70; Dittenberger, Sylloge inscr. Graec. № 1.

шались торжественныя жертвоприношенія Деметрів съ Корою, Аснив и нівкоторымъ другимъ богамъ и героямъ, а на остальныя деньги сооружались различныя акадії посвящавшіяся въхрамъ 1).

Обычай требоваль посвящать божествамь и почетныя награды (вънки и пр.), получавшіяся побъдителями на праздничныхъ состязаніяхъ. Въ Анинахъ цълая улица близъ храма Діониса была обстроена небольшими зданіями, на верху которыхъ стояли треножники, полученные въ награду хорегами побъдителями, и носила названіе Трітобес.

Особый видъ священныхъ даровъ составляли животныя, жертвовавшіяся въ собственность божеству. Конечно, часто случалось, что владъльцы стадъ заранъе обрекали то или другое животное на жертву божеству, после чего такін животныя считались священными (івра воохушата) и, по общему повёрью, пользовались особенно цевтущимъ здоровьемъ; но кромв того при святилищахъ божествъ и на принадлежащихъ имъ земляхъ паслись иногда цёлыя стада различныхъ животныхъ, считавшихся собственностью божествъ и не имъвшихъ никакого особаго назначения кромъ того, что нъкоторыя изъ нихъ были приносимы въ жертву божеству во время праздниковъ. Такъ, напр., въ г. Аполлоніи на иллирійскомъ берегу было посвящено богу Геліосу стадо овецъ, днемъ пасшееся на опредъленномъ мъстъ, а по ночамъ охранявшееся особымъ стражемъ, избиравшимся на годъ изъ среды богатъйшихъ и благороднъйшихъ гражданъ (Герод. IX, 93). Въ Аргосъ были посвящены Герв лошади, происходившія, по преданію, отъ кобылицъ Діомеда, похищенныхъ Геравломъ и посвященныхъ богинъ Еврисоеемъ (Діод. IV, 15). При храмахъ Артемиды содержалась разная дичь (Павс. X, 35, 4; Ксен. Ан. V, 3, 9). Кром'в четвероногихъ животныхъ были при храмахъ и священныя птицы. Такъ, при храмъ Геры на о. Самосъ содержались павлины, а въ святилищь Артемиды на о. Лерось — цесарки (μελεαγρίδες), которыхъ производили отъ сестеръ героя Мелеагра, по преданію превращенныхъ богинею въ этихъ птицъ (Авен. XIV р. 655); упоминаются также священныя куры, гуси, голуби и пр. Птицы, гизз-

<sup>1)</sup> Почти вполив сохранившійся декреть о пожертвованіи начатковь найдень въ Елевсинь въ 1880 году. Онъ вздань впервые Фукаромъ въ Bulletin de corr. hellén. т. IV, затьмъ у Dittenberger'a, Syll. inscr. Graec. № 13 и въ С. I. Att. IV, 2, n° 27 b.

дившіяся при храмахъ, вообще считались подъ защитою божества, и убивать ихъ было грѣшно. Упоминаются въ разныхъ мѣстахъ священныя змѣи, а также черепахи (Павс. VIII, 54, 5). Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ считались священными и рыбы, напр. въ ручьѣ Арееусѣ у Сиракусъ и въ одномъ ручьѣ близъ святилища Гермеса въ ахейскомъ городѣ Фарахъ (Діод. V, 3; Павс. VII, 22, 2). Эти птицы, рыбы и гады считались священными уже не потому, что были кѣмъ-либо пожертвованы божеству, а потому, что по какимъ-либо причинамъ признавались особенно ему пріятными.

Наконецъ къ священной собственности принадлежали и люди. отношенія которыхъ къ храмамъ были, впрочемъ, весьма разнообразны, хотя всв посвященныя божествамъ лица носили одно общее название ієроборою. Во-первыхъ само собою разумителя, что храмы, какъ и государства и частныя лица, могли имъть собственныхъ рабовъ для исполненія развыхъ служебныхъ обязанностей при храмв или при священнодвиствіяхъ; нередко ісродулы занимались обработкою принадлежавшихъ божествамъ земель и платили въ храмы опредъленную аренду или отдавали извъстную часть продуктовъ натурою. Но нередко также посвящение раба въ храмъ было только фиктивнымъ и представляло собою одну изъ формъ отпущенія его на волю; при этомъ патрономъ (προστάτης) вольноотпущеннаго становился богъ, а не прежній его господинъ, но самъ вольноотпущенный иногда не подчинялся никакимъ обязательствамъ по отношенію къ храму, только долженъ быль, повидимому, вносить въ храмъ небольшую сумму денегъ. Такой способъотпущенія рабовъ особенно быль распространень въ III и II вв. до Р. Хр. въ городахъ западной части Беотіи (Хэроней, Орхоменъ и др.), но встръчается также въ Фокидъ и др. мъстностякъ. Въ Дельфахъ практиковался несколько иной способъ отпущения рабовъ при посредствъ божества, именно фиктивная продажа ихъ Аполлону, при чемъ рабъ самъ вносилъ выкупныя деньги въ храмъ и уже оттуда получаль ихъ его господинь. Встрвчается также при различныхъ храмахъ и добровольныя іеродулія свободныхъ людей, которую можно объяснить вліяніемъ восточныхъ обычаевъ; такъ, при храмъ Афродити на горъ Ерикъ въ Сициліи было много посвященных богин в мужчин и женщин, которых Цицеровъ называеть Venerii (in Caecil. 17, 55 и др.). Въ раннія времена встрѣчались также примвры посвященія богамъ, особенно Аполлопу Лельфійскому, десятой части или вообще значительнаго количества

побѣжденныхъ непріятелей (ἀπαρχαὶ ἀνθρώπων), даже цѣлыхъ городовъ и народовъ. Вожество, не нуждаясь въ такихъ массахъ людей для служенія при своемъ храмѣ, обыкновенно повелѣвало имъ отправляться въ качествѣ колонистовъ въ какую-нибудь другую страну; основанных такими посвященными колоніи, вѣроятно, платили храму извѣстную дань или инымъ способомъ выражали свою зависимость отъ него, хотя прямыхъ свѣдѣній объ этомъ мы не имѣемъ. Такими посвященными Аполлону колонистами писатели называютъ, напр., дріоповъ въ Асинѣ, боттізевъ во Оракіи, магнетовъ при р. Мэандрѣ, регійцевъ въ Италіи и др. Въ болѣе позднія времена этотъ обычай вышелъ изъ употребленія.

E. Curtius, Ueber die Weihgeschenke der Griechen въ Götting. Nachrichten 1861, nº 21.—A. Michaelis, Der Parthenon, Leipz. 1871. — Fr. Ziemann, De anathematis Graecis diss. Königsb. 1885.—Reisch, Griech. Weihgeschenke, Wien 1890.—Объ iepoдуми: A. Hirt, Die Hierodulen, Berl. 1818. — I. Kreuser, Der Hellenen Priesterstaat mit vorzüglicher Rücksicht auf die Hierodulen, Mainz 1824.—P. Foucart, Mémoire sur l'affranchissement des esclaves par forme de vente à une divinité, Par. 1867.—Латышевь, Хэронейскій надписи о посвященій рабовь въ Жури. М. Н. Пр. февр. 1883. — О финансовой администраціи храмовь: Th. Homolle, Les archives de l'intendance sacrée à Délos, Paris 1887.

# ОТДЪЛЪ И.

### ЛИЦА КУЛЬТА.

ГЛАВА 6-я.

# Жрецы.

Значение жеречества въ еглинской религи. По едлинскимъ вѣрованіямъ взаимныя отношенія между божествомъ и человѣкомъ
были двоякаго рода: съ одной стороны человѣкъ, нуждаясь въ
помощи или защитѣ божества, или благодаря его за оказанныя
благодѣянія, обращался къ нему съ молитвами, которыя вачастую
сопровождались еще возліяніями, жертвоприношеніями и другими
богослужебными обрядами; съ другой стороны божество открывало
человѣку свою волю посредствомъ тѣхъ или другихъ знаменій въ
нвленіяхъ природы. Соотвѣтственно этому у грековъ являются

два класса людей, служившихъ посредниками между божествомъ и человъкомъ: во-первыхъ лица, которыя руководили сношеніями людей съ божествомъ, произносили за нихъ молитвы, приносили жертвы, совершали разные другіе обряды и такимъ образомъ являлись въ собственномъ смысле органами религіознаго культа, это жерецы, ієреїς; во-вторыхъ лица, служившія истолкователями божественной воли, проявлявшейся въ тёхъ или другихъ знаменіяхъ, --- это прорицатели, начтец. Такимъ образомъ между сферою двятельности техъ и другихъ было существенное различіе; прорипатели первоначально не имъли, собственно говоря, ничего общаго съ богослужебными обрядами, но уже рано заняли въ еллинской жизни видное положеніе, даже болве значительное, нежели жреды: чъмъ непосредственнъе и ближе къ природъ стоялъ культъ въ древнъйшія времена, тъмъ болье едлинъ быль склоненъ видъть персть божій во всякомъ явленіи, выходившемъ изъ ряда обыкновенныхъ, и тъмъ болъе необходимы были для него лица, которыя могли бы удовлетворять его набожное любопытство вёрнымъ истолкованіемъ такихъ явленій, между тімъ какъ свои собственныя желавія набожный человівь могь сообщить божеству везді и всегда, не имън надобности каждый разъ прибъгать къ посредничеству жреца; даже тоть, кто не довъряль своему умънію совершить жертвоприношение вполнъ согласно съ требованиями ритуала (что было необходимо для того, чтобы жертва считалась угодною божеству), могъ обратиться за помощью не къ жрецу, а къ тому же прорицателю, который и безъ того обыкновенно приглашался къ жертвоприношеніямъ для гаданія по внутренностямъ убитаго животнаго.

Такъ какъ жертвоприношенія и другія богослужебныя дійствія могли совершаться каждымь человікомь, то въ особомь жреческомь сословіи, по воззрініямь еллиновь, не было надобности. Въ Гомеровскихь поэмахъ каждый царь и глава семьи есть въ то же время и жрець. Собственно сферою діятельности жреца быль храмовой культь; жрець является исключительно въ качестві служителя того или другаго бога при его храмі или священномъ участкі, и потому къ его названію прибавлялось имя божества, которому было посвящено святилище, напр. ἱερεὸς Διὸς Βουλαίου, ἰ. Διονόσου, ἱέρεια ᾿Αθηνᾶς Πολιάδος. Такъ какъ богослужебные обряды не вездів были одни и тіз же, каждое святилище имізло свой особый ритуаль, знаніемъ котораго во всіхъ подробностяхъ долженъ

быль обладать жрець этого святилища, то въ его содъйствіи нуждался тоть, кто желаль совершить какое-нибудь богослужебное дъйствіе въ этомъ святилищъ; но при богослужебныхъ актахъ, совершавшихся внъ святилищъ, присутствіе жрецовъ вовсе не требовалось. Отъ другихъ должностныхъ лицъ, исполнявшихъ тъ или другія священныя дъйствія, жрецы отличались тъмъ, что для первыхъ исполненіе богослужебныхъ актовъ или участіе въ нихъ было только обязанностью, по тъмъ или другимъ причинамъ соединенною съ ихъ общественнымъ служеніемъ, тогда какъ жрецъ состоялъ при святилищъ исключительно для служенія божеству, почитавшемуся въ этомъ святилищъ, и если онъ кромъ жречества исполнялъ какія-нибудь другія общественныя должности (что было вполнъ возможно), то эти послъднія не имъли никакого отношенія къ его жречеству.

Происхождение жречества у еллиновъ нътъ возможности прослъдить исторически; но во всякомъ случат нельзя сомнъваться,
что по времени оно совпадаетъ съ установленіемъ отдъльныхъ
святилищъ боговъ или появленіемъ ихъ храмовъ. Если святилище
было учреждено частнымъ человъкомъ, то было совершенно естественно, что учредитель принималъ на себя и обязанность служить божеству въ новомъ мъстъ культа, а послъ его смерти эта
обязанность переходила наслъдственно къ старшимъ въ родъ потомкамъ. Если храмъ былъ воздвигнутъ общиной, то она выбирала изъ своей среды достойное лицо для завъдыванія храмомъ
и служенія въ немъ или пожизненно и наслъдственно, или на
опредъленное время.

Условія замищенія жеречества. Сань жреца всегда считался священнымъ и пользовался уваженіемъ. Поэтому въ лицу, имъ облеченному, въ историческія времена предъявлялись различныя требованія и условія» во-первыхъ жрецъ долженъ былъ быть природнимъ (по крайней мъръ въ 3-мъ кольнъ) и полноправнымъ гражданиномъ той общины, которой принадлежалъ культъ; гражданинъ, лишенный всъхъ или нъкоторыхъ гражданскихъ правъ («тіцо»), не только не могъ быть жрецомъ, но даже устранялся отъ участія въ священнодъйствіяхъ; во-вторыхъ требовалось отсутствіе всякихъ тълесныхъ недостатковъ, безпорочность и вообще соединеніе такихъ тълесныхъ и нравственныхъ качествъ, которыя бы дълали данное лицо достойнымъ божества и пріятнымъ ему. На принадлежность кандидата къ тому или другому сословію гражданъ въ принципъ

не обращалось вниманіе, котя въ государствахъ аристовратическихъ жречество, естественно, предоставлялось лицамъ высшаго сословія, а въ демократическихъ избирались лица, обладавшія матеріальными средствами въ жизни по врайней мъръ на столько, чтобы не добывать себъ пропитанія какимъ-либо ремесломъ; впрочемъ опредъленныхъ узавоненій на этоть счеть, повидимому, не было. Дальнейшія условія заміншенія жречества зависіли уже отъ сущности культа и другихъ причинъ, которыя были весьма многоразличны. Такъ напр., одни жречества были замъщаемы мужчинами, другія-женщинами, а при нъкоторыхъ храмахъ были и жрецы, и жрицы; конечно, въ большинствъ случаевъ жрецы служили мужскимъ божествамъ, а жрицы — женскимъ, но встречаются и исключенія, зависвышія отъ установленій культа и містныхъ обычаевъ. Опредъленія относительно возраста жрецовь были весьма различны; такъ, напр., при храмъ Аоины Алеи въ г. Тегеъ и Аоины Кранаи при г. Елатев жрецами могли быть только мальчики, при храмахъ Посидона на о. Калавріи и Артемиды въ городахъ Эгиръ и Патрахъвзрослыя девицы. Въ г. Эгіоне въ жрецы Зевса избирался красивъйшій изъ мальчиковъ, который долженъ быль уступать свое мъсто другому при наступленіи возмужалости. Ежегодно смъняв. шійся жрецъ Аполлона Исменійскаго въ Оивахъ избирался изъ мальчиковъ, отличавшихся красотою и силою <sup>1</sup>). Назначеніе такихъ юныхъ жрецовъ, безъ сомненія, имело своимъ основаніемъ верованіе, что цвътущая юность и незапятнанная чистота были особенно угодны богамъ. Отъ взрослыхъ лицъ также иногда требовалось безбрачіе или цівломудріе въ большей или меньшей степени, особенно въ поздивищія времена. Кромв того жрецамъ ивкоторыхъ храмовъ предписывалось воздержаніе отъ тёхъ или другихъ яствъ (напр. жрицы Асины Поліады въ Асинахъ не могли всть сввжаго мъстнаго сыра, жреды Посидона въ Мегарахъ и жриды Геры въ Аргось-рыбы) и разныя другія ограниченія, въ особенности для предупрежденія всякаго нарушенія чистоты 2).

<sup>1)</sup> Павс. VIII, 47, 3; X, 34, 8; II, 33, 2; VII, 19, 1; 26, 5; 24, 4; IX, 10, 4. Само собою разумъется, что при такихъ юныхъ жрецахъ состояли взрослыя лица, которыя руководили ими и помогали при совершении священнодъйствий, жотя сами и не считались жрецами.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Напр. Павсаній (VIII, 13, 1) разсказываеть, что жрецъ и жрица Артемиды Гимніи въ Орхоменъ арк. не могли мыться въ общественныхъ баняхъ и входить въ частные дома.

Установленія относительно продолжительности жречества были весьма различны: въ однихъ случаяхъ оно было пожизненно, въ другихъ жрецы смѣнялись ежегодно или чрезъ нѣсколько лѣтъ; мальчики и дѣвочки, имѣвшіе жреческій санъ, слагали его при наступленіи возмужалости. Вообще можно замѣтить, что при такихъ культахъ, установленіе которыхъ относилось къ древнѣйшимъ временамъ, жреческій санъ обыкновенно былъ пожизненнымъ и наслѣдственнымъ, тогда какъ при культахъ позднѣйшаго происхожденія чаще встрѣчаются жрецы выборные, смѣнявшіеся ежегодно. Однако встрѣчаются и обратные случаи: такъ, напр., жречество Асклепія въ Аоинахъ сдѣлалось пожизненнымъ около времени Августа, а раньше жрецы его смѣнялись ежегодно.

Способы замъщенія жречества были также разнообразны: иногда оно принадлежало опредвленнымъ родамъ и переходило въ нихъ по наследству отъ отца къ сыну, иногда замещалось по жребію или по выборамъ, наконецъ пріобреталось и покупкою. Причины наследственности жречества чаще всего были следующія: иногда частное лицо по твиъ или другимъ причинамъ основывало святилище и культъ какого-нибудь божества, при чемъ было совершенно естественно, что оно само становилось и жрецомъ его, а послъ его смерти жречество переходило въ старшему въ родъ; такое святилище съ теченіемъ времени могло пріобръсти особенное уваженіе у сосідей и возвыситься до степени святилища общегосударственнаго, и въ такомъ случав жречество оставлялось обыкновенно въ родъ основателя; иногда также частный культъ отдельнаго рода дёлался культомъ всей общины, которая устраивала для него святилище, но оставляла жречество за прежними служителями культа. Однако и въ такихъ культахъ, которые съ самаго основани были государственными, жречество могло быть оставлено въ родъ перваго избраннаго жреда съ цълью какъ можно болъе гарантировать неизміняемость разъ установленных и угодныхъ божеству формъ культа. Такимъ образомъ во многихъ еллинскихъ общинахъ были роды, имъвшіе по тъмъ или другимъ причинамъ наслёдственныя жречества или священныя должности. Такъ, напр., въ Аттикъ роды Евмолпидовъ и Кериковъ имъли наслъдственное служеніе при Елевсинскихъ мистеріяхъ, Етеобутады — жречество Анины Поліады и Посидона Ерехнея и т. п.

Кто изъ членовъ рода долженъ былъ занять жреческое мѣсто, освободившееся за смертью прежняго жреда или по другимъ при-



чинамъ, — это опредвлялось различными способами: иногда жречество переходило отъ отца въ старшему сыну или, за неимвніемъ сына, къ ближайшему родственнику по мужской линіи, иногда жрецъ выбирался родичами или даже государственной властью, иногда ръшеніе предоставлялось жребію. Если при этомъ возникаль споръ, то дъло ръшалось судебнымъ порядкомъ предъ компетентной властью, напр. въ Авинахъ предъ архонтомъ-царемъ. Если жреческій родъ вымиралъ, то жречество обыкновенно передавалось другому роду; переходъ наслъдственнаго жречества въвыборное встръчается ръдко.

Выборное жречество существовало уже въ героическія времена (Өеано, жрица Аеины въ Тров, Ил. VI, 300), но вообще встръчается преимущественно при культахъ позднъйшаго происхожденія и при томъ въ государствахъ демократическихъ; выбирались жрецы обыкновенно не пожизненно, а только на годъ или на нъсколько лътъ. Напротивъ, замъщеніе жречества по жребію должно быть признано древнъйшимъ и въ глазахъ грековъ справедливъйшимъ способомъ, такъ какъ, по ихъ върованію, само божество посредствомъ жребія указывало на достойнъйшаго и наиболье угоднаго ему человъка. Иногда оба эти способа, т. е. выборъ гражданъ и жеребьевка, соединялись вмъсть такимъ образомъ, что сограждане выбирали извъстное число достойныхъ кандидатовъ, а затъмъ эти послъдніе кидали жребій, который и опредълялъ достойнъйшаго между ними.

Въ позднъйшія времена встръчается также покупка жреческаго сана за деньги. Изъ авторовъ упоминаетъ объ этомъ обычав только Діонисій Галикарнасскій (*P. арх.* II, 21), но надписи доказываютъ, что онъ уже съ III в. до Р. Хр. получилъ довольно широкое распространеніе <sup>1</sup>). Сумма, платившаяся за жречество, иногда была довольно значительна, безъ сомнънія потому, что оно соединено было съ немаловажными выгодами и доходами.

Вступленіе новаго жреца вз должность, какъ видно изъ двухь надписей изъ в. Халкедона, сопровождалось особою церемоніею, которая называлась ауа́десь, и по мнёнію нёмецкаго ученаго Дит-

<sup>1)</sup> Имеются свидетельства о существованіи этого обычая въ Галикарнассь, Косе, Ериорахь, Кизике, Халкедоне, Каллатіи (на зап. берегу Чернаго моря), Томахь, Синопе, о. Хіосе. См. нашу ст. «Халкидонскія падписи» въ Журн. М. Нар. Просв. за івнь 1885 г. или диссертаціи Гербрехта и Лемана, указ. на стр. 56.

тенбергера состояла, быть можеть, въ торжественномъ возведения жреда на съдалище, присвоенное ему въ качествъ отличія; но особаго посвященія въ жреческій санъ не было.

Обязанности жрецова. Жредами въ собственномъ смысле могуть быть названы лишь тв лица, которыя имвли право и обязанность или сами совершать жертвоприношенія и другія священнольйствія въ святилищь божества, которому они служили, въ опредъленныя времена и въ опредъленной формъ или, если жертвоприношеніе въ этомъ святилищ'в совершаль вто-вибудь изъ върующихъ, — быть его руководителями, наблюдать, чтобы всв двйствія были совершаемы вполн'в согласно съ установленіями культа, и вообще служить посредниками между върующими и божествомъ. Кромъ того, самое святилище со всеми его принадлежностями. угодьями и доходами находилось въ ближайшемъ завъдываніи состоящаго при немъ жреца, тавъ что вообще служебныя обязанности жрецовъ могутъ быть разделены на две главныя категоріи: а) обязанности литургическія и в) административныя. Къ первой категоріи относятся: забота объ исправномъ содержаніи статун божества, ея очищение, одъвание, украшение и т. п., затъмъ устройство обрядовой стороны жертвоприношеній и др. священнод віствій. служение при нихъ, наблюдение за правильнымъ исполнениемъ прелписаній ритуала, устройство праздниковъ, процессій и т. п.; ко второй: забота объ исправномъ содержанія святалища, поддержаніи его чистоты, предохраненіи отъ освверненія, объ исправности и охранъ священной утвари и даровъ, находящихся въ святилищъ, передълка и ремонтъ святилища и утвари, завъдываніе храмовыми доходами, отдача въ аренду принадлежащихъ храму угодій и т. под. Кром'в этихъ общихъ обязанностей во многихъ культахъ лежали на жрецахъ еще особыя, мъстныя, объясняемыя тъми или другими спеціальными причинами. Кстати замътимъ вдёсь, что жрецы и жрицы нерёдко носили особыя названія, происходившія или отъ ихъ обязанностей, или отъ внішнихъ отличій, или отъ какихъ-нибудь другихъ причинъ; такъ, напр., жрица Афродиты въ Сикіонъ называлась λουτροφόρος (Habe, II, 10, 4), жрецъ Аполлона Исменійскаго въ Опвахъ-бафуафорос, жрецъ Зевса въ Сиран сахъ- άμφίπολος, другіе назывались ієраπόλοι, ієроμνήμονες, отвефаупфорог, πυρφόροι и мн. др. Особенно разнообразны были названія жреповъ въ малоазіатскихъ городахъ.

Доходы, права и привилени жрецовъ. За исполнение своихъ

обязанностей жрецы пользовались различными правами, привилетіями и отличіями. Будучи облечены священнымъ саномъ и считалсь представителями божествъ, они пользовались личною неприкосновенностью подобно всему тому, что составляло собственность боговъ. Въ театрахъ и другихъ собраніяхъ жреды имћли особия почетныя міста (προεδρία). Въ нівтоторых в государствах в жрецы были епонимами, т. е. по ихъ именамъ вели счетъ годовъ. Жреческій санъ доставляль облеченнымь имь лицамь немаловажных выгоды, которыя впрочемъ, какъ понятно само собою, были весьма различны. Жрецы богатыхъ и уважаемыхъ храмовъ, въ которыхъ совершалось много жертвоприношеній, были поставлены въ этомъ отношеніи гораздо лучше, нежели предстоятели б'ёдныхъ и р'ёдко посъщаемыхъ святилищъ. Они неръдко имъли даровыя квартиры при святилищахъ, а для своего содержанія получали продукты съ принадлежащихъ храму угодій и вром'в того при всякомъ жертвоприношеніи опреділенныя части жертвенных животныхъ, носившія названіе ієрююю или уєра. Во многихъ надписяхъ встръчаются подробныя опредёленія относительно того, какія именно части животныхъ должны были идти въ пользу жреповъ 1). Иногда они получали и денежное вознаграждение за свои труды при жертвоприношеніи. Жертвы, состоявшія изъ фруктовъ, печеній и т. п. съвдобныхъ предметовъ, если не сожигались, то шли въ пользу жрецовъ 2). Въ Авинахъ, особенно въ позднейшия времена, некоторые жрецы получали отъ государства содержание въ пританев, т. е. были асіонтов. Вообще матеріальныя выгоды, соединенныя съ жреческимъ саномъ, были иногда весьма значительны, какъ видно, между прочимъ, изъ того, что за жречества платились значительныя суммы въ техъ городахъ, где продажа ихъ была въ обычай.

Относительно внѣшнихъ отличій жрецовъ въ одеждѣ, обуви и прочемъ убранствѣ мы имѣемъ лишь немногія случайныя указанія, на основаніи которыхъ невозможно дать какія-либо общія опредѣленія, тѣмъ болѣе, что эти отличія во многомъ зависѣли отъ характера культа, соединенныхъ съ нимъ преданій и т. п. Само собою разумѣется, что отъ всѣхъ вообще жрецовъ прежде

<sup>1)</sup> См. напр. Dittenberger, Sylloge inscr. Graec. N.M. 373, 376, 378, 379 и др.

<sup>2)</sup> Въ Аристофановой комедіи Пλоэто; (ст. 658 сл.) рабъ Каріонъ, разсказывая о ночлегь больныхъ въ святилищь Асклепія, упоминаетъ между прочимъ, что, когда лампы были погашены, жрецъ обощелъ всь жертвенники и всь лежавшія на нихъ пирожных и плоды посвятилъ своему мъщву.

всего требовалась ветшняя чистота, соответственно достоянству ихъ сана; поэтому же обывновенный цвёть ихъ одённій быль бёлый, такъ какъ онъ, по словамъ Платона (Зак. XII р. 956а), считался наиболе пріятнымъ богамъ; однако и здёсь были исключенія: упоминаются жреческія одівнія пурпуроваго цвіта, шафраннаго и др. Авинскій архонтъ-царь, должность котораго иміла религіозный характеръ, носиль особаго повроя башмави, называвшіеся βασιλίδες. Жрепы носили обывновенно длинные волосы, украшенные повязками (στρόφιον) или ввиками изъ ввтвей растенія, считавшагося особенно пріятнымъ тому божеству, которому служиль жрецъ; смотря по этому, вънки были лавровые, миртовые, оливковые и др. (выше мы видёли, что иногда жрецы носили названія по вънкамъ). Золотой жезлъ, упоминаемый еще въ Иліадъ (I, 15) въ качествъ отличія Аполлонова жреца Хриса, съ такимъ же значеніемъ встръчается и впоследствіи. При некоторыхъ местныхъ праздникахъ было въ обычай. чтобы жрецы изображали собою то божество, которому они служили, т. е. чтобы надввали его костюмъ (иногда и маску) и принимали его аттрибуты. Такъ, напр., въ г. Пелленъ жрида Аеины, выбиравшаяся изъ самыхъ врасивыхъ и рослыхъ дъвицъ, являлась вооруженною и со шлемомъ на головъ (Пол. -VIII, 59).

Жилища жрецовъ чаще всего, конечно, находились въ периболѣ храма или на священномъ участкѣ 1), но это бывало не всегда; иногда они получали помѣщеніе въ другихъ государственныхъ зданіяхъ, иногда жили въ своихъ частныхъ домахъ. Случалось даже, что божество, которому служилъ жрецъ, не имѣло особаго храма, и тогда его статуя ставилась въ домѣ или при домѣ жреца и, стало быть, могла переноситься съ одного мѣста на другое при перемѣнѣ жрецомъ жилища.

Относительно значенія жреческаго сана и уваженія, которымъ пользовались жрецы, невозможно высказать одного общаго сужденія, которое подходило бы ко всёмъ мёстностямъ и временамъ; степень уваженія зависёла, естественно, отъ религіозности народа, отъ важности культа, отъ самой личности жреца и многихъ другихъ причинъ. Но что вообще жреческій санъ считался почетнымъ, и что сами жрецы были не равнодушны къ соединеннымъ съ нимъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Еще въ Одиссев (IX, 200) упоминается Аполлоновъ жрецъ Маронъ, жившій въ священной рощв (ἐν ἄλσεϊ δενδρήεντι Φοίβου ᾿Απόλλωνος).

выгодамъ и отличіямъ, - это понятно само собою. Въ нъвоторыхъ случаяхъ жречество считалось настолько священнымъ, что облеченное имъ лицо какъ бы переставало быть самимъ собою, становилось совершенно другимъ человъкомъ, чъмъ прежде, и въ знавъ этого переставало носить свое прежнее имя, обозначансь только по своему священному сану, какъ напр. въ Аттикъ ίεροφάντης и δαδούχος Елевсинскихъ мистерій; впрочемъ эта ієрωνομία встрівчается лишь въ позднія времена, равно какъ и титуль άρχιερεύς, который часто попадается въ малоазіатскихъ надписихъ римскаго времени и указываеть на первенство въ жреческой коллегіи одного и того же храма или между другими жрецами государства, или на верховный надзоръ за ними и на завъдывание храмовыми сопровищами. Однако нужно замётить, что самыя действительныя средства вліянія на народъ, какъ, напр., религіозно-правственное воспитание юношества, проповедь и т. п., вовсе не входили въ сферу дъятельности греческихъ жредовъ; они нигдъ не были учителями религіи, преподаваніе которой въ храмахъ или школахъ, впрочемъ, и не могло существовать при чрезвычайномъ разнообразіи религіозныхъ воззрвній и культовъ; должностная двятельность жрецовъ ограничивалась совершения обычных богослужебных двиствій (главнымъ образомъ жертвоприношеній) соотвітственно ритуалу и произнесеніемъ при этомъ приличныхъ случаю молитвъ. Поэтому для занятія жреческой должности не было надобности въ какомъ-либо спеціальномъ образованіи или предварительномъ изученіи догматовъ религіи, кром'в легко пріобр'втавшагося ознакомленія съ обрядовою стороною каждаго культа; этимъ достаточно объясняется тотъ фактъ, что жреды могли сменяться ежегодно и назначаться по выборамъ или по жребію. Нельзя, однако, сомнёваться, что между жрецами были такія отдільныя личности, которыя глубже задумывались надъ смысломъ и значеніемъ религіозныхъ върованій и обрядовъ, которые имъ приходилось исполнять, и старались по возможности уяснять ихъ себъ и другимъ. Въ особенности при святилищахъ, соединенныхъ съ оракулами. жрецы обладали значительными познаніями и религіозно-правственнымъ развитіемъ и потому пользовались большимъ уваженіемъ. Однако на положение жредовъ вообще такія отдільныя личности не нибли никакого видимаго вліянія; между жрецами отдёльных государствъ не заметно никакой связи, которая указывала бы на общую деятельность въ іерархическихъ интересахъ. Греческія племена и общины какъ въ политическомъ, такъ и въ религіозномъ отношеніи держали себя слишвомъ обособленно для того, чтобы у нихъ могли существовать подобныя стремленія. Не только каждое государство имѣло своихъ особыхъ боговъ, но даже въ одномъ и томъ же государствѣ божество одного и того же имени раснадалось, такъ сказать, на нѣсколько индивидуальныхъ личностей. Поэтому наждый жрецъ былъ служителемъ только того божества, при святилищѣ котораго онъ состоялъ. Кромѣ того, жрецы въ Греціи нигдѣ не составляли особаго, замкнутаго сословія; принявъ на себя этотъ санъ, они продолжали быть такими же гражданами своего государства, накими были и прежде, продолжали стоять подъ тою же государственною властью и не могли имѣть своихъ спеціальныхъ интересовъ, отдѣльныхъ отъ интересовъ прочихъ гражданъ.

Kreuser, Der Hellenen Priesterstaat (cm. crp. 46).—A. Boeckh, De Graecorum sacerdotiis by Kleine Schriften v. IV. — Th. Giess, Quaestionum de re sacerdotali Graecorum part. I, Hanau 1850.—Heimbrod, De Atheniensium sacerdotibus, Gleiwitz 1854.—Bossler, De gentibus et familiis Atticae sacerdotalibus, Darmst. 1833.—Jules Martha, Les sacerdoces Athéniens, Paris 1832.—E. Curtius, Das Priestertum bei d. Hellenen (by coops. Altertum u. Gegenwart, Berl. 1882).—J. Lippert, Geschichte des Priestertums, 2 t. Berl. 1883.—H. Herbrecht, De sacerdotii apud Graecos emptione venditione, Argentor. 1885.—B. Lehmann, Quaestiones sacerdotales. Part. prior: de titulis ad sacerdotiorum ap. Graecos venditionem pertinentibus, Regim. 1888.—I. Töppfer, Attische Genealogie, Berl. 1889.—F. Heller, De Cariae Lydiaeque sacerdotibus by Jahrb. f. Phil. u. Pädag., Suppl.-Bd. 18.

#### ГЛАВА 7-я.

# Должностныя лица по дёламъ культа и храмовые служители.

#### § 1. Должностныя лица.

Кром'в жрецовъ въ собственномъ смысл'в, въ греческихъ государствахъ встр'вчается значительное количество должностныхъ лицъ, которыя облечены были исключительно или преимущественно обязанностями, им'вышими ближайшее и непосредственное отношение къ религіи и культу. Въ виду разносторонней важности религіи для государственныхъ и общественныхъ ц'влей, государство считало необходимымъ всегда держать подъ своимъ непосредственнымъ надзоромъ религіозный культь и по мёрё возможности удовлетворять его требованіямъ. Жрецы, какъ извістно, руководили только священнодъйствіями, совершавшимися при отдъльныхъ храмахъ; стало быть государству прежде всего нужны были лица, которыя могли бы заботиться о такихъ жертвоприношеніяхъ и религіозныхъ обрядахъ, которые совершались отъ лица государства не при храмахъ; такими лицами въ древивищия времена были цари, а затвиъ ближайшіе наследники ихъ власти, т. е. высшіе магистраты государства; но по мъръ того, какъ государства привлекали и храмовые культы въ область своего въдънія и участія, они стали ставить рядомъ съ жрецами особыкъ лицъ для завёдыванія храмами и ихъ имуществами, такъ что въ историческія времена Еллады въ разныхъ государствахъ мы встръчаемъ подъ различными названіями большое количество лиць, исполнявшихъ по назначенію отъ государства тв или другія обязанности, ближайшимъ образомъ связанныя съ культомъ.

На первомъ планъ между такими магистратами долженъ быть поставлень царь, васькой. Посль уничтожения царской власти въ греческихъ государствахъ тъ обязанности, которыя принадлежали царю, какъ представителю своего народа предълицомъ божествъ, обывновенно переходили въ высшимъ магистратамъ государства; но такъ было не вездъ: во многихъ мъстностяхъ какъ бы для того, чтобы не обидёть боговъ отнятіемъ тёхъ почестей, которыя имъ оказывалъ царь, его название было удержано и перенесено на особаго, временнаго или пожизненнаго (какъ въ Римъ гех sacrificulus) магистрата вмёстё съ религіозными обязанностями прежнихъ царей, отъ которыхъ, впрочемъ, такой царь-чиновникъ рёзко отличался темъ, что быль лишенъ всёхъ прочихъ аттрибутовъ царской власти; съ другой стороны онъ отличался и отъ жрецовъ, такъ какъ не служилъ при одномъ какомъ-либо святилищв, а приносиль отъ лица государства жертвы то тому, то другому божеству, или вообще завъдываль государственнымъ культомъ, при чемъ имълъ также и юрисдикцію въ судебныхъ дълахъ, имъвшихъ отношение къ культу. Замъщалась эта должность или потомками прежнихъ царскихъ родовъ по праву наследства, или членами гражданской общины по выбору согражданъ или по жребію. Последнимъ способомъ избирался, напр., въ Аеинахъ архонтъ-царь; кандидать на эту должность кромф общихь для всёхъ магистратовъ условій выбора должень быль удовлетворять нікоторымь спеціальнымъ требованіямъ; такъ, напр., требовалось, чтобы онъ быль посвящень въ Елевсинскія мистеріи, такъ какъ, не будучи посвященъ, онъ не могъ бы исполнять соединенную съ его должностью обязанность зав'ядыванія мистеріями или им'ть юрисдивцію въ ділахъ, относящихся въ ихъ нарушенію. Кромів мистерій архонтъ-царь въ Аннахъ завідываль Леннями и Аннестеріями (см. ниже въ отд. IV), гимническими состазаніями съ факелами (дантабоброніа) и нівоторыми вздревле установленными жертвоприношеніями (πάτριοι θυσίαι), о которыхъ мы не имвемъ ближайшихъ свёдёній (Пол. VIII, 90; схол. Пл. Ево. 2a). На его супругъ (βασίλισσα или βασίλιννα) также лежали нъкоторыя священныя обязанности при совершеніи праздника Анеестерій (см. ниже отд. IV, гл. 16, § 3). Кром'в Асинъ магистратъ, носившій ими (наря), существоваль въ Мегарахъ и мегарскихъ волоніяхъ (по крайней мёрё въ Халкедонё и Херсонесё Таврическомъ), въ Милетъ и его колоніяхъ (напр. въ Кизикъ, Ольвіи), въ Пергамъ, Ассь, на островахъ Самооракъ, Самосъ, Хіосъ, Аморгъ, Сифнъ и пр. Иногда такіе «цари» выбирались, кавъ кажется, для совершенія одного только жертвоприношенія отъ лица государства (въ Пріенъ, Страб. VIII р. 384).

Было въ разныхъ государствахъ Еллады много и другихъ магистратовъ, имъвшихъ болъе или менъе близкое отношение въ культу. Правда, при небольших и бъдныхъ храмахъ вся забота о культь и обо всемъ къ нему относящемся, -- какъ напр. надзоръ за храмовыми зданіями, ихъ имуществами и утварью, зав'ядываніе устройствомъ жертвоприношеній, храмовыми угодьями и доходами и т. п., -- могла лежать на самихъ жрецахъ, но въ большинствъ случаевъ, особенно при большихъ и богатыхъ святилищахъ, часто посъщавшихся богомольцами и обладавшихъ большими имуществами и доходами, такія обязанности дізлились между нівскольвими лицами или коллегіями, которыя, несмотря на свое прямое отношение къ культу, строго отличались отъ жрецовъ въ собственномъ смыслв и принадлежали въ числу государственныхъ магистратовъ. Такихъ коллегій и отдёльныхъ магистратовъ было такъ. много, деятельность ихъ была такъ разнообразна и во многихъ случаяхъ такъ мало намъ извистна, что подробный разборъ ен не можеть имъть здъсь мъста, и мы ограничимся только упоминаніемъ о ніжоторых наиболіве извітстных магистратахъ.

Важнъйшіе авинскіе магистраты, избиравшіеся для завъдыванія дълами культа, упомянуты къ 1-й части нашего «Очерка» (изд. 3, стр. 243). Изъ должностныхъ лицъ, существовавшихъ въ другихъ едлинскихъ государствахъ, прежде всего могутъ быть названы ієромуήномес. Извівстно, что это имя носили представители народовъ, бывшихъ членами Дельфійско-вермопильской амфиктіоніи, составлявшіе совъть для завъдыванія религіозными ен дълами 1): но кромв того были въ разныхъ государствахъ и местные магистраты съ этимъ именемъ (напр. въ Лакедомонъ, Византіи, Халкедонъ, Кизикъ и др.); они завъдывади обыкновенно внъшнею стороною культа и иногда принадлежали къ числу важнейшихъ магистратовъ государства (напр. въ Византіи, гдв іеромнемонъ быль епонимомь года). Далье упоминаются попечители (епіредутаї) отдёльныхъ культовъ, въ которыхъ особенно заинтересовано былото или другое государство; казначен храмовыхъ суммъ (івротаріав или просто таріаі); храмостроители (частоюі, чештої и или ναποίαι) и храмовые стражи (ίεροφύλαχες), заботившіеся объ исправномъ содержании храмовыхъ зданий и имуществъ, особенно священныхъ вкладовъ; приблизительно такія же обязанности имъли ίεροποιοί, ἐπιμήνιοι, ἱερονόμοι, ἱεραπόλοι, ἱεράρχαι, ἐπιστάται и мн. др. Относительно некоторыхъ названій нельзя даже определить съ точностью, были ли носившія ихъ лица настоящими жрецами, иль государственными магистратами (напр. ίεροθύται въ Аврагантв и Сегеств).

A. Hauvette-Besnault, Ce archonte rege, Par. 1884. — G. Doermer, Ce Graecorum sacrificulis qui ιεροποιοί dicuntur, Argentor. 1883.

#### § 2. Храмовые служители.

Кром'я жрецовъ и должностныхъ лицъ по д'яламъ культа, надобностямъ посл'ядняго удовлетворяло еще значительное число лицъ, которыя или исполняли опред'яленные обряды при отд'яльныхъ празднествахъ и священнод'яйствіяхъ, или въ качеств'я постоянныхъ служителей при храмахъ помогали жрецамъ въ совершеніи священнод'яйствій и зав'ядываніи храмами. Лица перваго класса были избираемы обывновенно изъ среды гражданской общины для отд'яльныхъ священнослуженій или нуждъ культа и такимъ



<sup>1)</sup> См. ч. І, стр. 322 (изд. 3).

образомъ имъли съ нимъ лишь временную связь, опредълявшуюся сущностью того служенія, для котораго важдое лицо было избрано-Къ такимъ лицамъ при выборв предъявлялись приблизительно такія же требованія, какъ и къ кандидатамъ на жреческія должности. Сюда принадле жатъглавнымъ образомъ члены хоровъ, исполнители отдёльныхъ священныхъ обрядовъ и носители различныхъ священныхъ предметовъ, символовъ и утвари при праздничныхъ процессіяхъ, чаще всего избиравшіеся изъ детей обоего пола, происходившихъ отъ благородныхъ и не умершихъ еще родителей (паїбес ацфівалеїс). Тань, изъ дівочень выбирались носительницы СВЯЩЕННОЙ УТВАРИ (хаνηφόροι, φιαληφόροι, άρρηφόροι), ВОДЫ (ύδροφόροι) и т. п. Иногда главнымъ условіемъ для выбора въ такія временныя должности была тёлесная красота; напр., по разсказу Павсанія (ІХ, 22, 1) въ беотійскомъ городі Танагрів въ празднивъ Гермеса красивъйшій изъ ефебовъ обходиль вокругь городскихъ ствиъ съ бараномъ на плечахъ въ воспоминание того, что нвкогда самъ богъ такимъ образомъ очистилъ городъ.

Лица втораго класса или постоянные храмовые служители чаще всего принадлежали въ низшимъ сословіямъ гражданъ и исполняли свои обязанности за плату; однако служение при храмъ, въ ностоянномъ общеніи съ божествомъ, внушало и къ нимъ извъстное уваженіе, такъ что уже съ древнайшихъ времень существовали въ различныхъ государствахъ гражданскіе роды, въ которыхъ право такого служенія при храм' передавалось по насл'ядству (напр. въ Аттивъ члены рода Кирохес исполняли обязанности глашатаевъ при Елевсинскихъ мистеріяхъ), а въ позднівішія времена нівоторыя изъ такихъ должностей, въ особенности должность неокорою, были даже предметомъ тщеславія и искательствъ со стороны самыхъ выдающихся лицъ въ государствахъ, особенно въ Малой Азіи во времена римскихъ императоровъ, когда цёлые города принимали титулъ неокора того или другаго храма, конечно, особенно знаменитаго или посвященнаго имени какого-нибудь императора. Названіе усюхорог или Сахорог въ собственномъ смысль обозначало лицъ, заботившихся о чистотъ храма; но обывновенно обязанности неокоровъ были гораздо шире: они заботились вообще объ исправномъ содержанія храмовъ, объ украшенія ихъ во время празднивовъ, завъдывали священною утварью и т. п., такъ что въ позднъйшія времена неокоры были первыми лицами при храмахъ посль жрецовъ. При значительныхъ храмахъ было по нескольку такихъ служителей, и въ такомъ случав званіемъ усюхорос пользовался только однав изъ нихъ, стоявщій во главв, а остальные назывались ото-Сохорог. Напротивъ, ири небольшихъ и бвдныхъ храмахъ неокоровъвовсе не бывало, и все заввдываніе храмомъ лежало на жрецахъ, которые въ такихъ случаяхъ и сами назывались вногда неокорами.

Далъе въ этому влассу принадлежать встръчающіеся при ивкоторыхъ храмахъ парасото, носившіе это названіе потому, что они объдали вмъстъ съ жрецами или наравнъ съ ними получали содержаніе изъ средствъ храма. Должностныя обязанности ихъ завлючались главнымъ образомъ въ пріемъ зерноваго хлъба, собиравшагося съ принадлежавшихъ храму нивъ или жертвовавшагося въ видъ начатковъ ежегодной жатвы и т. п.; кромъ того, они помогали при устройствъ пировъ, которыми оканчивались праздничныя жертвоприношенія. Въ Аттикъ параситы существовали, повидимому, лишь при нъкоторыхъ храмахъ.

Одно изъ выдающихся мъстъ въ штатъ храмовыхъ служителей занимали также глашатаи (хήрохес или ієрохурохес), на обязанности которыхъ лежало провозглашение священнаго перемирія (έхεγειρία) во время праздниковъ, приглашение присутствующихъ къ благоговъйному молчанію (єдотриса) при началь священнодыйствія, произнесеніе молитвъ отъ лица присутствующихъ при священнодівіствін и т. п. Однако, кром'я этихъ примыхъ обизанностей, глашатан исполняли и многія другія, особенно въ древнъйшія времена (а въ болве позднія при такихъ храмахъ, гдв не было большаго служебнаго персовала). Въ Гомеровскихъ поэмахъ при описания жертвоприношеній встрічаются упоминанія, что глашатай убивають жертвенное животное, снимають съ него шкуру, распластывають тушу, разводять огонь, приготовляють пирь и т. п. Впоследствіи при большихъ храмахъ для исполненія всёхъ такихъ обязанностей были особые служители: виночерпін (οίνογόοι), выбиравшіеся иногда изъ дътей благороднъйшихъ фамилій, повара и кравчіе (μάγειροι, θύται), курители онијама (ἐπιθομιάτορες), чистильщики священной утвари (фагброутаї или фагбоутаї), носители утвари при процессіяхъ (ίεροφόροι) и т. п. Еще упомянемъ пъвцовъ и музывантовъ (ύμνφδοί и ύμνήτριαι, αὐληταί, ἱεραῦλαι, σπονδαῦλαι), которые были необходимы для исполненія священныхъ гимновъ и пѣсенъ хоромъ или соло и, въроятно, для этихъ цълей нарочно обучались и содержались при храмахъ. Нёкоторые изъ такихъ служителей выбирались изъ храмовыхъ рабовъ (ієробоодої), въ которыхъ храмы такъ же нуждались, какъ и обыкновенныя хозяйства. Такъ, напр., у Еврипида Іонъ (въ трагедіи того же имени) является ісродуломъ Дельфійскаго храма, при которомъ онъ служить неокоромъ.

J. H. Krause, Civitates neocorae sive aedituae, Lips. 1844.—Kosta, Ueber die χήρυχες des Homer, Lyck. 1844.—Ostermann, Ce praeconibus Graecorum, Marb. 1845.—G. Buechner, Ce neocoria, Gissae 1888.

# ОТДЪЛЪ III. Обряды культа.

ГЛАВА 8-я.

#### Молитва.

Молитва представляеть собою самый простой и непосредственный акть общенія съ божествомь, самую первоначальную форму или, такъ сказать, ядро всякаго богопочитанія; всё прочіе богослужебные обряды могуть быть разсматриваемы какъ второстепенные аксессуары или проводники молитвы. Чувства благоговёнія и благодарности, которыя человёкъ питаеть въ божеству, а также обращаемыя въ нему просьбы о помощи, защите, дарованіи тёхъ или другихъ благъ и т. и. удобнёе всего выражаются въ подходящихъ въ каждому случаю словахъ и воззваніяхъ. Такимъ образомъ у еллиновъ, какъ и у другихъ народовъ, были два главныхъ вида молитвы: просительная и благодарственноя. Слово гоху употреблялось преимущественно для обозначенія перваго вида молитвы; для втораго служило обыкновенно слово ётакос.

Сознаніе полной зависимости человѣка отъ боговъ и вѣра въ ихъ власть и готовность помогать человѣку заставляли грековъ молиться очень часто и усердно. Платонъ говоритъ, что всѣ люди, сколько-нибудь одаренные разумомъ, призываютъ бога при всякомъ начинаніи 1). Гесіодъ ставитъ человѣку въ обязанность утромъ и



<sup>1)</sup> Плат. Тим. р. 27 с. Основная мысль этого обычая высказывается Ксенфонтомъ О дох. 6, 3: σὺν γὰρ θεῷ πραττομένων εἰκὸς καὶ τὰς πράξεις προιέναι ἐπὶ τὸ λῷον καὶ ἄμεινον ἀεὶ τῇ πόλει.

вечеромъ обращаться въ богамъ съ возліяніями и куреніями, слівдовательно и съ молитвою 1); точно такъ же при началів и окончаніи обіда или пиршества совершались возліянія богамъ. Народныя собранія, засівданія совіта, суда и должностныхъ коллегій, выступленіе въ походъ, начало битвы и вообще всів важные акты общественной жизни также начинались молитвами и другими священными обрядами.

Молитвы были обращаемы, само собою разумъется, къ разнымъ божествамъ, смотря по обстоятельствамъ, при которыхъ произносилась каждая 2). Общихъ, постоянныхъ молитвъ на разные случаи, какія существують у нась, у грековь не было. Успахь молитвы, т. е. ея исполненіе или неисполненіе, по ихъ върованію вполнъ зависвль отъ воли боговъ. Въ Гомеровскихъ поэмахъ часто встрвчающіяся просительныя молитвы составлены обыкновенно по слідующей формуль: за обращениемъ къ божеству следуетъ изложение просьбы съ указаніемъ причинъ, по которымъ молящійся считаеть себя въ правъ ожидать ея исполненія; въ числь такихъ причинъ немаловажную роль играло упоминание о прежнемъ служении молящагося божеству, о принесенныхъ ему дарахъ и т. п. <sup>8</sup>). Упоминанія о въръ, надеждъ, любви и т. п. выраженія внутренняго религіознаго чувства въ греческихъ молитвахъ не встречаются. Если молитва не имъла въ виду какой-либо опредъленный предметъ, спеціально относящійся къ вругу дівтельности того или другаго божества,

<sup>4)</sup> Απα α θπα, ct. 336 cm.:
Κὰδ δύναμιν δ'ἔρδειν (έρ' ἀθανάτοισι θεοῖσιν άγνῶς καὶ καθαρῶς, ἐπὶ δ'ἀγλαὰ μηρία καὶειν.
ἄλλοτε δὲ σπονδῆς θυέεσσι τε ἱλάσκεσθαι ἡμὲν ὅτ'εὐνάξη καὶ ὅτ'ἄν φάος ἱερὸν ἔλθη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иногда человёвы даже затруднялся рёшить, кому изы боговы слёдуеты молиться вы извёстномы случай, и тогда обращался вы оракулу или прорицателю (Ксен. Ан. III, 1, 6; Өеофр. Хар. 16).

вы видъ примъра припомнемъ извъстную молитву Хриса, Ил. I, 37—42 (пер. Гиъдича):

<sup>«</sup>Богъ сребролукій, внемли мий: о ты, что хранящій обходишь

<sup>«</sup>Хрису, священную Киллу, и мощно царишь въ Тенедосъ,

<sup>«</sup>Сминеей! если когда я храмъ твой священный украсилъ,

<sup>«</sup>Если когда предъ тобой возжигаль я тучныя бедра

<sup>«</sup>Козъ и тельцовъ, -- услышь и исполни одно мив желанье:

<sup>«</sup>Слезы мои отомсти аргивянамъ стрелами твоими!»

то молящійся обращался или ко всёмъ богамъ и богинямъ витств 1). нли къ отцу боговъ и людей Зевсу, называя при этомъ рядомъ съ немъ его любимыхъ дътей Аполнова и Асину, которыя преимущественно предъ другими являются посреднивами между своимъ божественнымъ отдомъ и человъчествомъ 2). При обращении молитвы во всемь или несколькимь богамь виесте было, кажется, въ обычав прежде другихъ поминать Гестію, въ честь которой и на пирахъ совершалось первое и последнее возліяніе, а при жертвоприношеніяхъ, совершаемыхъ въ честь нісколькихъ боговъ, отделялась первая и последняя часть (отсюда поговорка: ἀφ' 'Εστίας аруковаі). Обращаясь въ божеству, молящійся называль его по имени или перечисляль заразъ нёсколько его имень и эпитетовъ, при чемъ, оберегая себя отъ возможной ошибки въ обращении къ божеству, прибавлялъ иногда оговорку: «или какъ тебъ особенно пріятно называться». Съ взглядами наиболе развитыхъ людей древности на молитву знакомить насъ следующая молитва, признаваемая наилучшею у Платона: «Зевсъ владыва, подай намъ благо, молимъ ли мы тебя о немъ, или нътъ, и избавь насъ отъ зда, даже если мы о немъ молимъ! > 3). Въ такомъ же духъ Сократъ молился просто о благъ, такъ какъ боги сами лучше всъхъ знаютъ, въ чемъ состоитъ благо каждаго (Ксеноф. 'Апору. I, 3, 2). Но такъ какъ вообще у грековъ не было одного общепризнаннаго и догматически установленнаго религіознаго ученія, то каждый молился различно, сообразно съ степенью развитія своихъ религіозныхъ воззрѣній.

При молитвъ греви обывновенно соблюдали извъстные обряды и придавали своему тълу такое положение, которое особенно ясно выражало благоговъйное настроение молящагося и дълало его молитву наиболъ угодною божеству. Обывновенно предварительно мыли себъ руки или даже надъвали чистое платье въ знакъ духовнаго очищения и окроплялись освященною водою, гдъ таковая.

<sup>1)</sup> Η ΠΕΠΡ. Демососнъ въ пачан в рачи ο επικικ: Πρῶτον μέν, ὧ ἄνδρες 'Αθηναῖοι, τοῖς θεοῖς εὕχομαι πᾶτι καὶ πάσαις, ὅσην εὕνοιαν ἔχων ἐγὼ διατελῶ τῆ τε πόλει καὶ πᾶσιν ὑμῖν, τοσαύτην ὑπάρξαι μοι παρ' ὑμῶν εἰς τουτονὶ τὸν ἀγῶνα μ τ. д.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Βτ Γοмеровских поэмах модитвы часто начинаются словами: Ατ γάρ, Ζεῦ τε πάτερ καὶ ᾿Αθηναίη καὶ Ἦπολλον и т. д.

<sup>8)</sup> Плат. Алкив. II, p. 143 a:

Ζεῦ βασιλεῦ, τὰ μὲν ἐσθλὰ καὶ εὐχομένοις καὶ ἀνεύκτοις ἄμμι δίδου, τὰ δὲ δεινὰ καὶ εὐχομένοις ἀπαλέξειν.

имълась по близости; часто, въ особенности при торжественныхъ моленіяхъ, совершались возліянія и куренія благовоній, при чемъ молящіеся украшали себя візнками. Самую молитву греви произносили стоя съ непокрытою головою и съ руками простертыми по тому направленію, гдв воображенію молящагося представлялось присутствіе или жительство божества, къ которому онъ обращался; тавимъ образомъ при молитвъ въ Олимпійскимъ богамъ онъ поднималь взоры и руки къ небу, призывая морскихъ боговъ-протягиваль руки въ морю, а обращаясь въ богамъ полземнымъударяль руками по землё или топаль ногами 1). Само собою разумвется, что при произнесении молитвы въ храмв или предъ алтаремъ божества молащійся обращался къ его статув. Можно отмътить еще, что греки, какъ и другіе древніе народы, любили молиться небеснымъ богамъ на горахъ, чтобы быть какъ можно ближе въ божеству. Молясь о защить или помощи въ затруднительныхъ случаяхъ, брали въ руки такъ называемую ίхετηρία, -- обвитую овечьею шерстью палку или вътвь, преимущественно оливковую; при такихъ же молитвахъ встречается иногда коленопреклоненіе, которымъ, впрочемъ, різдко сопровождалась молитва, такъ какъ оно считалось женскимъ, суевърнымъ и даже непристойнымъ способомъ обращения въ божеству. (Однако такое воззръніе на кольнопреклоненіе, повидимому, развилось лишь впосльдствіи: въ Гомеровскихъ поэмахъ нередко упоминается этотъ обычай безъ всякой оговорки объ его непристойности). Напротивъ, цёлованіе статуй и священных предметовъ (проожочуюць), какъ кажется, уже рано привилось въ греческомъ культв; статуямъ, стоявшимъ высоко, а также солнцу при утреннемъ выходъ изъ дома посылали воздушные поцвлуи.

Молитва обыкновенно произносилась вслухъ; Писагоръ прямо совътовалъ молиться во всеуслышаніе <sup>2</sup>). Тихая молитва встръчается, какъ кажется, только въ видъ исключенія, обусловливав-шагося каждый разъ тъми или другими обстоятельствами (ср. Ил. VII, 193 сл.). Римскій обычай сидънья послъ молитви не былъ распространенъ у грековъ и встръчается только для выраженія

<sup>1)</sup> Ил. IX, 557 сл.; Цицер. Tuscul. II, § 60.

<sup>2)</sup> У Клим. Алекс. Στρωμ. IV, p. 543. Причина совъта объясняется такъ: οὐχ ὅτι τὸ θεῖον ὤοντο μὴ δύνασθαι τῶν ήσυχῆ φθεγγομένων ἐπαῖειν, ἀλλ' ὅτι δικαίας ἐβούλοντο εἶναι τὰς εὐχάς, ᾶς οὐχ ἄν τις αἰδεσθείη ποιεῖσθαι πολλῶν συνειδότων.

печали или особенно настойчивой просьбы (молящійся какъ бы показываль этимъ положеніемъ, что не удалится, пока его мольба не будетъ исполнена). Признакомъ печали служило также переплетаніе пальцевъ рукъ; упоминаются также, котя очень рѣдко, и другіе внѣшніе признаки угнетеннаго настроенія при молитвѣ, какъ напр. паденіе ницъ, посыпаніе пепломъ головы и пр.

Siebelis, De hominum heroicae et homericae aetatis precibus ad deos missis, Budissae 1804.—J. Donaldson, Quid veteribus de precandi ad deum officio placuerit, Berol. 1841. — E. Lasaulx, Ueber die Gebete der Griechen und Römer, Würzb. 1842 (=Studien des class. Alterthums, Regensb. 1854, crp. 137—158).—C. F. W. Müller, De ritibus et caerimoniis Graecorum, Königsb. 1854.—C. F. Vierordt, De iunctarum in precando manuum origine indogermanica etc., Carlsruhe 1851.—Vouielième, Quomodo veteres ad raverint, diss. Hal. 1887.

#### ГЛАВА 9-я.

### Заклятія и клятвы.

Особымъ видомъ молитвъ были заклятія (ἀραί, ἐπαραί, κατάραι ¹) и клятва (ὅρ×ος); котя они сами по себѣ не имѣли отношенія къ богопочитанію, однако не только основывались на общемъ вѣрованіи въ могущество боговъ, но и были нерѣдко соединяемы съ религіозными обрядами. Сущность заклятія состоить въ призываніи мщенія боговъ на голову обидчика: если кто, получивъ тяжкую несправедливость или обиду, или опасансь получить ее, самъ не былъ въ состояніи отомстить за нее достойнымъ образомъ, то онъ обращался къ божеству съ мольбою принять на себя дѣло отмщенія. По вѣрованію грековъ каждое божество могло карать человѣка за преступленія и обиды, нанесенныя ближнему, но преимущественно такая кара считалась дѣломъ Еринній (Евменидъ), которыя поэтому и сами назывались иногда 'Араі.

Формулы заклятій были очень разноообразны; самою простою и легкою формою было пожеланіе, чтобы въ случай обиды или нарушенія даннаго устава виновникъ потерпёлъ зло вмёсто добра (та хаха а́уті тоо а́уадо́у); но иногда заклятія были очень общирны и



<sup>1)</sup> Первое слово значить также просто «молитва», какъ и гл. ἀρᾶσθαι — молиться, суш. ἀρητήρ—жрець; въ спеціальномъ значеніи ἀρά—проклятіе, ἐπαρά заклятіе, призывающее гивьь боговъ на нарушителя даннаго устава или условія

призывали всевозможныя бъды на голову обидчика (ср. напр. Ил. III, 297 сл.); вообще можно сказать, что воличество и сила завлятій увеличивались соотв'ьтственно степени опасенія лица, произносившаго заклятіе. Чаще всего заклятія встр'вчались, конечно, въ частной жизни, но нер'вдко также высказывались и отъ лица государства, въ особенности противъ нарушителей законовъ и договоровъ; эти акты ставились посредствомъ заклятій подъ особое покровительство боговъ и такимъ образомъ получали боле прочную и надежную санкцію. Въ Афинахъ, напр., издревле существовали заклятія противъ нарушителей общихъ нравственныхъ обязанностей въ родв указанія дороги заблудившемуся, погребенія умершаго и т. п. 1). По постановленію Солона архонтъ-епонимъ подъ опасеніемъ штрафа въ 100 дражиъ обязанъ былъ (вероятно при вступленіи въ должность) произносить проклятіе противъ нарушителей запрещенія вывозить изъ Аттики містные продукты кромі оливковаго масла (Плут. Сол. 24). Молитва, которою открывались народныя собранія, заключала въ себъ, между прочимъ, заклятіе противъ измѣнниковъ и враговъ отечества. Въ Спартѣ существовало заклятіе противъ землевладёльцевъ, вымоганшихъ съ илотовъ большее количество продуктовъ, нежели какое следовало по закону, а также противъ такихъ лицъ, которыя стали бы препятствовать царямъ вести войско, куда имъ было угодно. Въ Теосъ найдена надпись У в. до Р. Хр., заплючающая въ себъ заплятія противъ составителей ядовъ во вредъ теосцамъ, противъ лицъ, препятствующихъ ввозу хлеба, не повинующихся высшимъ начальникамъ-эсимнетамъ, противъ укрывателей разбойниковъ, нарушителей праздничныхъ уставовъ и т. п. <sup>2</sup>). Вообще такія заклятія отъ лица государства встрвчаются довольно часто.

Случалось также, что отъ имени государства были произносимы торжественныя проклятія противъ отдёльныхъ лицъ въ случав, если государство не имело возможности наказать ихъ за соденное ими преступленіе. Знаменитый примерь такого рода пред-

<sup>1)</sup> Дифиль у Авен. VI, 35; схол. Соф. Anm. 255; Ципер. de off. III, 18, 54.
2) C. I. Gr. 3044—Inscr. Gr. ant. 497. Для примъра формулировки заклятій въ этой надписи приводимъ ен начало: "Остіє φάρμακα δηλητήρια ποιοῖ ἐπὶ Τηῖοισιν, τὸ ξυνὸν ἢ ἐπ'ίδιώτη, κεῖνον ἀπόλλυσθαι καὶ αὐτὸν καὶ γένος τὸ κε νου. "Όστις ἐς γῆν τὴν Τηῖην κωλύοι σῖτον ἐσάγεσθαι ἢ τέχνη ἢ μηχανἢ, ἢ κατὰ θάλασσαν ἢ κατ' ἤπειρον, ἢ ἐσαχθέντα ἀνωθεοίη, κεῖνον ἀπόλλυσθαι καὶ αὐτὸν καὶ γένος τὸ κείνου.

ставляеть проклятіе Алкибіада, спасшагося бъгствомь отъ суда по обвиненію въ нарушеніи мистерій и изуродованіи гермовъ. Обрядь проклятія описываеть Лисій въ ръчи пр. Андовида (§ 51): жрицы и жрецы, ставъ лицомъ въ западу, произнесли слова проклятія и сотрясли красные плащи по древнему обычаю (обращеніе въ западу обозначало обращеніе въ подземнымъ богамъ, мъстопребываніе которыхъ представлялось на крайнемъ западъ).

На священных мёстахъ, въ особенности на кладбищахъ или на отдёльныхъ могилахъ, для защиты ихъ отъ оскверненія, часто ставились столбы съ надписями, заключавшими въ себё заклятія противъ осквернителей. Въ завёщаніяхъ также прибавлялись иногда заклятія противъ ихъ нарушителей. Наконецъ случалось, что писали наговоры (ἐπφδαί, κατάδεσμοι) противъ враговъ на свинцовыхъ пластинкахъ, которыя или зарывали тайно въ жилищахъ враговъ, или клали съ ними въ гробъ для того, чтобы призвать противъ нихъ месть подземныхъ боговъ.

Разъ наложенное заклятіе могло быть снято молитвами и нівкоторыми обрядами; это обозначалось выраженіями: ἀναρᾶσθαι (молитвою уничтожать заклятіе, ἀναλύειν τὴν ἀράν), ἀπεύχεσθαι (отмаливаться), ἀφοσιοῦσθαι. Иногда же заклятія, особенно наложенныя отъ лица государства, отмінялись просто публичнымъ заявленіемъ, безъ всякихъ священныхъ обрядовъ.

Сущность клять состоить въ томъ, что лицо, дающее какоелибо объщание или что-либо утверждающее, приглашаеть боговъ
въ свидътели своихъ словъ, призывая на себя ихъ гнъвъ и наказание въ томъ случав, если его слова окажутся несправедливыми,
или данное объщание не будеть исполнено; связующая сила клятвы
состоить именно въ страхъ божескаго наказания за ея нарушение.
Часто въ клятвъ точно обозначалось, въ чемъ именно должно
было состоять это наказание,—клялись, напр., собственной жизнью
или жизнью дътей и близкихъ людей, частями своего тъла 1) или
какимъ-либо особенно любимымъ и дорогимъ предметомъ. Слово
брхос обозначаеть какъ самую клятву, такъ и предметь, которымъ
клялись; въ этомъ послъднемъ смыслъ, напр., ръка Стиксъ, которою
клялись боги, навывается ихъ брхос. Очевидно, что и божества, ко-



<sup>1)</sup> Напр. δρχος κατά τῶν ὀφθαλμῶν—въ родѣ нашего «лопни мон глаза», εἰς κεφαλὴν τρέπεσθαι—когда клянущійся высказываеть желаніе, чтобы клятва въ случав ложности обратилась на его голову, и т. п.

торыя были призываемы въ свидетели клятвы, могли называться этимъ именемъ, а отсюда уже легко объясняется и то, что въ воображении поэтовъ связующая сила влятвы олицетворялась въ видъ особаго дэмоническаго существа; у Гесіода (Өеол. ст. 231) "Орхос навывается сыномъ Ериды, безъ сомнънія, потому, что клятвы особенно часто встречались при споражь. Въ свидетели клятвы чаще всего призывался Зевсь, вакъ высшій изъ боговь, управляющій всёмъ міромъ и всёми человёческими отношеніями; какъ покровитель влятвы и каратель клятвопреступленія, онъ почитался подъ именемъ Ζεὸς ὅρχιος. Но, конечно, кромѣ Зевса клялись и другими богами (особенно часто тремя); какихъ боговъ, следовало призывать въ свидътели клятвы въ каждомъ отдъльномъ случав, это зависвло отъ обстоятельствъ, при которыхъ давалась влятва. Иногда влялись всвии богами вмъстъ, не называя ихъ по именамъ, иногда называли нъсколько именъ и затъмъ поминали всъхъ другихъ боговъ и богинь вмёстё 1). Клятвы съ упоминаніемъ многихъ боговъ встрвчаются нервдко, такъ какъ древніе думали, что чемъ большее количество боговъ призвано въ свидетели клятвы, темъ она сильные (напр., въ установленной закономъ присягы афинскихъ ефебовъ поименовывались семь богомъ). Въ разныхъ мъстностяхъ были, конечно, и разные боги или герои, которыхъ призывали въ свидетели клятвы преимущественно предъ другими (напр. въ Пелленъ Артемида спасительница, въ Елидъ-мъстный герой Сосиполидъ и т. п.). Нъкоторыя формулы клятвы употреблялись преимущественно или исключительно мужчинами, другія-женщинами; такъ, напр., клятва двумя богинями (τω θεω), т. е. Деметрою и Корою, въ Асинахъ была исключительно женская.

Въ обыденной жизни греки очень часто употребляли въ разговорахъ клятвенныя выраженія, которымъ, конечно, въ такихъ случаяхъ придавали весьма мало значенія, произнося ихъ просто по привычкъ или изъ желанія сильнъе подъйствовать на слушателя. Для такой цъли могло служить не только призываніе боговъ, но и поименованіе различныхъ другихъ предметовъ, даже неодушевленныхъ; совъстливые люди, чтобы не употреблять всуе именъ



<sup>1)</sup> Для примъра приводимъ начало гражданской присяги жителей г. Херсонеса Таврическаго: Όμνόω Δία, Γᾶν, "Αλιον, Παρθένον, θεούς Όλυμπίους καὶ Όλυμπίας καὶ ῆρωας, ὅσοι πόλιν καὶ χώραν καὶ τείχη ἔχοντι τὰ Χερσονασιτᾶν (Inscr. orae sept. Ponti Eux. v. IV).

боговъ, иногда выбирали для простаго увъренія самые незначительные предметы: такія выраженія, какъ «клянусь собакою, гусемъ, бараномъ» и т. п., употреблявшіяся Сократомъ, Зенономъ и др., имъютъ только внъшнюю форму клятвы, но не выражаютъ . ея сущности и потому не могутъ быть причислены къ клятвамъ въ собственномъ смыслъ.

Такія клятви, которыя дійствительно должны были иміть обязательную силу, обыкновенно ставились подъ формальную защиту боговъ и потому совершались въ храмахъ или при алтаряхъ, при чемъ клянущійся принималь молитвенное положеніе, т. е. становился съ непокрытою головою, поднималь глаза и руки къ небу и т. п. Въ некоторыхъ городахъ для произношения торжественныхъ клятвъ избирались определенные храмы, потому что данная въ нихъ клятва считалась боле прочною; напр., въ Коринов существовало повъріе, что давшій ложную клятву въ подземномъ святилищъ (адотом) при гробъ Палэмона никоимъ образомъ не могъ избъжать наказанія (Павс. II, 2, 1). Неръдко торжественныя клятвы сопровождались воздіяніями и кровавыми жертвами, которыя въ такомъ случав носили названіе орхіс (отсюда выраженіе орхіс теруегу). Происхождение этого обычая объясняется върованиемъ, что боги невидимо присутствовали при совершавшихся въ честь ихъ жертвоприношеніяхъ, которыя поэтому являлись наиболюе действительнымъ средствомъ привлечь внимание боговъ къ совершаемой клятей; при государственных договорахь, заключении перемирія, мира или союза клятвы сопровождались обыкновенно только возліяніями (отсюда изв'ястное употребленіе существительнаго отоубаї въ значенім перемирія и опочоді, посетоваї заключать перемиріе).

При торжественныхъ судебныхъ клятвахъ приносили въ жертву быка, борова и барана, и клянущійся произносилъ формулу клятвы, стоя на частяхъ убитыхъ животныхъ, или касаясь ихъ рукою. Клятвенныя жертвоприношенія имѣли у грековъ, какъ и у римлянъ, символическое значеніе: клянущійся предоставлялъ божеству, въ случав нарушенія имъ клятвы, убить его такъ же, какъ было убито животное, такъ что наказаніе, которое могло постигнуть клятвопреступника, въ видѣ прообраза представлялось въ жертвѣ; поэтому при такихъ жертвоприношеніяхъ части жертвеннаго животнаго не сожигались на алтарѣ и не употреблялись въ пищу людьми, а зарывались въ землю или бросались въ море. Вслѣдствіе этого для клятвенныхъ жертвоприношеній употреблялись не одни только

съвдобныя животныя: такъ, напр., при договорв между персами и греческими наемниками Кира младшаго, отступавшими послв битвы при Кунаксахъ, кромв быка, борова и барана былъ убитъ волкъ. При этомъ же договорв клянущіеся обмакивали свое оружіе въ кровь убитыхъ животныхъ (Ксен. Анаб. II, 2, 9),—обычай, ввроятно, не греческій. Впрочемъ различныя символическія двйствія упоминаются и при греческихъ клятвахъ; такъ, напр., жители города Фокои, рвшившись выселиться изъ него, чтобы не подчиняться власти персовъ, бросили въ море кусокъ желвза и поклялись возвратиться на родину не раньше, чвмъ этотъ кусокъ всилыветъ на поверхность воды (Герод. I, 165). При заключеніи Аристидомъ союза съ іонійцами также были погружены въ море куски металла (Арист. Ав. пол. 23).

Встрѣчаются, наконецъ, упоминанія о такихъ соединенныхъ съ клятвою дѣйствіяхъ, которыя подходять подъ понятіе «суда божія», такъ какъ только подъ очевидною защитою божества можно было совершить ихъ безъ вреда для здоровья или опасности для жизни, и поэтому благополучный для испытуемаго исходъ ихъ служилъ вѣскимъ доказательствомъ справедливости его клятвы. Такой примѣръ встрѣчается въ «Антигонѣ» Софокла (ст. 264 сл.): одинъ изъ стражей, приставленныхъ къ трупу Полиника, докладывая Креонту о совершенномъ кѣмъ-то, вопреки повелѣнію Креонта, обрядѣ погребенія трупа и желая увѣрить его, что стражи въ этомъ не виноваты, говоритъ: «мы готовы были взять въ руки раскаленный металлъ или идти сквозь огонь и при этомъ клясться, что не были ни виновниками, ни сообщниками преступленія». Есть у авторовъ и другіе примѣры подобнаго рода.

Клятва имѣла чрезвычайно широкое примѣненіе въ государственной и частной жизни грековъ. Въ первой части «Очерка» намъ приходилось неоднократно упоминать о государственныхъ и общественныхъ актахъ, подтверждавшихся клятвою. По словамъ Ксенофонта ('Апор». IV, 4, 16), во всѣхъ государствахъ граждане должны были давать клятву повиноваться законамъ 1). Въ Спартѣ цари не только при вступленіи на престолъ давали присягу, но и во все время царствованія ежемѣсячно клялись править по законамъ предъ ефорами, которые въ свою очередь клялись имъ не



<sup>1)</sup> Въ мъстности г. Херсонеса Таврическаго (въ Крыму) недавно найдена мраморная плита съ выръзаннымъ на ней текстомъ гражданской присяги. (См. стр. 69, прим.).

уменьшать значенія и достоинства царской власти. Въ Асинахъ присягали должностныя лица, члены совёта, судьи, ефебы чрезъ два года по достиженіи возмужалости; особенно многочисленны . были судебныя клятвы, отчасти предписывавшіяся, отчасти дозволявшіяся судебнымъ кодексомъ. Безъ сомнівнія и въ другихъ государствахъ было въ этомъ отношеніи много сходства съ Асинами.

Если мы поставимъ, въ заключение, вопросъ, съ какою совъстанвостью произносились и какъ строго соблюдались греками ихъ многоразличныя клятвы, то отвёть не будеть особенно для нихъ благопріятенъ. Хотя обратившееся у римлянъ въ пословицу выраженіе «Graeca fides» относится уже въ испорченнымъ и выродившимся грекамъ, съ которыми римлянамъ приходилось имъть дъло, и хотя упрекъ Цицерона (pro Flacco 4, 9), что греки никогда не знали върности, не можетъ служить для насъ общимъ мъриломъ, но тёмъ не менёе у самихъ грековъ лучшихъ временъ нётъ недостатва въ жалобахъ на легкомисліе, съ которымъ давались и нарушались клятви. Платонъ (Зак. XII, р. 948 с) совершенно устраняеть изъ своего образцоваго государства судебную клятву, вакъ не могущую служить гарантіею въ върности показаній, «потому что нынъ, говоритъ онъ, одни изъ людей вовсе не признають боговь, другіе полагають, что богамь нёть до нась никакого дела, а большинство держится того мненія, что небольшими дарами и жертвоприношеніями легко можно отвратить гивьъ боговъ и какъ бы откупиться отъ заслуженнаго наказанія». Между твиъ аниние какъ въ другихъ отношенияхъ принадлежали къ числу благороднейшихъ представителей еллинскаго племени, такъ и за честность свою заслуживали справедливое уважение другихъ грековъ, такъ что абинская честность, абинское свидетельство вошли въ пословицу (Свида п. сл. 'Аттіхή πίστις); стало быть, если авинянинъ лучшаго времени, какимъ былъ Платонъ, счелъ возможнымъ отозваться о влятвъ такъ дурно, то что же можно думать объ остальныхъ грекахъ, особенно въ поздивищія времена? Замътимъ еще, что нигдъ не встръчается указаній на судебное преследование за клятвопреступление; наказание за это преступленіе, какъ видно уже изъ Гомеровскихъ поэмъ (напр. Ил. III, 278), всецьло предоставлялось богамъ, страхъ передъ которыми, вакъ видно, дъйствовалъ на древняго грека не особенно сильно.

Heumann, De dignitate iuris iurandi apud veteres, praesertim ap. Graecos, 1832.—E. Lasaulx, Ueber den Fluch bei Griechen und Römer, Würzb. 1848

Ueber den Eid, 1844 (=Stud. d. klass. Alterthums, S. 159—177 и 177—204).—

И. В. Помяловский, Эпиграфические этиды, Спб. 1873 (о наговорахь). —

А. Martin, Quomodo Graeci foedera publica iure iurando sanxerint, Par. 1886.—

W. Hofmann, De iurandi apud Athenienses formulis, Strassb. 1886.—В. Schmidt, Alte Verwünschungsformeln въ Neue Jabrb. f. Phil. 1891 и 1893.—Е. Ziebarth, Der Fluch im Griech. Recht въ журн. Hermes т. 30 (1895).—L. Ott, Beiträge zur Kenntniss des Griech. Eides, Leipz. 1897.—Defixionum tabellae Atticae ed. R. Wuensch (C. I. Att. appendix), Berol. 1897.

### ГЛАВА 10-я.

## Очищенія и умилостивленія.

По исконному върованию грековъ все вечистое, запятнанное было непріятно божеству; поэтому чистота была непреміннымъ условіемъ для всякаго, кто хотёлъ молитвою или инымъ какимълибо способомъ показать свое благоговение къ божеству; прежде всего, конечно, при этомъ разумвлась чистота физическая, почему омовеніе и надіваніе чистой одежды издревле предшествовало всякимъ богослужебнымъ действіямъ. Гомеровскіе греки еще не знали другого очищенія (хавароц), кромів физическаго; всів встрівчающіеся въ поэмахъ случаи очищенія могуть быть объяснены естественнымъ сознаніемъ, что все нечистое непріятно божествамъ, и не имъютъ еще символического значенія. Но само собою разумъется, что по мірів развитія нравственных понятій людей и облагороженія ихъ представленія о богахъ должно было развиваться и врвинуть сознаніе, что одной физической чистоты не достаточно, что богамъ не могло быть пріятно, если въ нимъ обращался человъвъ съ чистымъ теломъ, но съ нечистою, запятнанною грехомъ совъстью; такимъ образомъ внъшнее очищение сдълалось вмъстъ съ тъмъ символомъ внутренняго и въ этомъ смыслъ понималось по крайней мёрё людьми развитыми, тогда какъ неразвитая и суевърная толпа и въ историческія времена придавала важное значеніе самому акту физическаго очищенія, не обращая вниманія на его символическое значеніе.

Всякое преступленіе или безиравственное ділніе, по вірованію грековь, ділало виновника его нечистымь и навлекало на него гнівь божества; отсюда являлась необходимость во-первыхь въ очищеніи, во-вторыхь въ отвращеніи гніва божества или его умилостивленіи; то и другое достигалось различнаго рода обрядами и церемоніями; собственно говоря, обряды очистительные и



умилостивительные различались между собою, но такъ какъ они обыкновенно совершались вмъсть и имъли одну общую цъль—примиреніе человъка съ божествомъ, — то сами древніе неръдко смъшивали ихъ между собою или принимали за одно цълое.

Какъ мы уже замътили, физическое очищение упоминается уже въ Гомеровскихъ поэмахъ; но очищение лицъ, запятнанныхъ преступленіемъ, въ историческія времена считавшееся необходимымъ. повидимому, еще не было изв'ястно гомеровскимъ грекамъ. Постепенному развитію вірованія о необходимости такого очищенія. по всей въроятности, способствовало особенно вліяніе Лельфійскаго оранула. По миоическому преданію Дельфійскій богъ самъ подаль смертнымъ примъръ въ этомъ отношеніи, по приказанію Зевса очистившись въ Темпейской долинъ (или, по другой версіи преданія, въ Эгіалев или на Критв) отъ убіенія Пивона. И двиствительно, этотъ миоъ, въ которомъ представляется благод втельное вліяніе солнца, очищающее воздухъ отъ заразительныхъ испареній сырой земли и дёлающее его чистымъ и здоровымъ, какъ нельзя удачнве объясняеть идею очищенія. Аполлонъ вообше былъ богомъ очищенія (Καθάρσιος) преимущественно предъ другими. Въ Аоинахъ очистительные обряды совершались по дельфійскимъ уставамъ, какъ это можно заключить изъ того, что Платонъ предписываетъ для своего образцоваго государства совершать эти обряды по заимствованнымъ изъ Дельфъ правиламъ. Если иногда первая идея объ очистительныхъ обридахъ приписывается древними извъстному критскому прорицателю Епимениду, современнику Солона, то это можно объяснить тъмъ, что онъ былъ реформаторомъ этихъ обрядовъ, ввелъ въ нихъ большій порядокъ и правильность.

Какт въ частной, такъ и въ общественной жизни встрѣчалось, конечно, много различныхъ случаевъ оскверненія, требовавшихъ примѣненія очистительныхъ и умилостивительныхъ обрядовъ. Суевърные люди очищали себя и свои жилища при всякомъ случаѣ, который могъ навлечь на нихъ немилость боговъ. Такъ, напр., оскверняющимъ считалось прикосновеніе или даже приближеніе къ трупу, вслѣдствіе чего принимались различныя мѣры предосторожности противъ такого оскверненія и очистительные обряды для осквернившихся по необходимости. Когда въ домѣ кто-нибудь умиралъ, то предъ дверьми ставился сосудъ (ἀρδάνιον) съ освященною водою, непремѣнно взятою изъ другаго дома; всѣ выходящіе отъ цокойника окроплялись ею въ знавъ очищенія,

а послъ погребенія всь домашніе очищались по крайней мъръ омовеніемъ, хотя люди суевърные употребляли и разныя другія средства для очищенія себя и дома. Умершіе не могли быть погребаемы въ священныхъ мъстахъ и даже люди близкіе къ смерти удалялись изъ нихъ заблаговременно, какъ это было установлено, напр., въ епидаврскомъ святилище Аскленія или на посвященномъ Аполлону островъ Делосъ, который поэтому въ тъхъ случаяхъ, когда это установленіе нарушалось, признавался нечистымъ и подвергался очищенію, при чемъ всё гробы выносились изъ священнаго округа или даже съ острова. Извъстны два случая такого очищенія Делоса, — одинъ при Писистрать, другой во время Пелопоннесской войны 1). Поэтому-то погребение внутри города считалось величайшею почестью (ея удостоивались, напр., основатели колоній). Роды также считались оскверняющими; поэтому при наступленіи ихъ женщины должны были удаляться изъ священныхъ мъстъ и не являться въ нихъ до окончанія 40-дневнаго срока послъ родовъ, по истечении котораго онъ очищались и затъмъ дома или въ храмъ приносили жертву Артемедъ, какъ богинъ рожденія. Новорожденное дитя, бабка и другія помощницы при родахъ также нуждались въ очищенія, которое совершалось въ одинъ изъ ближайшихъ дней после родовъ. Свадьбе или посвящению въ мистеріи также предшествовали очищенія. Бользни. особенно душевныя, по върованію грековъ, посылались богами за прегръщенія или считались слъдствіями колдовства (порчи), почему такихъ больныхъ также считали нужнымъ подвергать очищению. При епидемическихъ бользняхъ совершались общія очищенія всего города или страны и умилостивительныя молебствія. Даже послів зловащихъ сновъ люди суеварные мылись въ чистой вода, чтобы смыть съ себя такой сонъ, какъ говорить Аристофанъ (Ляг. 1340), и приносили жертвы θεοίς αποτροπαίοις, преимущественно Аполлону. Вообще было много разныхъ случаевъ оскверненія, при которыхъ взгляды на необходимость очищенія и его размітры были различны у разныхъ людей, смотря по степени ихъ нравственнаго развитія и силь религіозныхъ върованій.

Средства и обряды очищенія были такъ же различны, какъ и роды оскверненія. Самымъ обыкновеннымъ средствомъ была чистая вода, ключевая или морская; послёдняя считалась наибо-



<sup>1)</sup> Ср. ч. І, стр. 326 (изд. 3).

лье чистою 1), такъ что иногда даже въ ключевой водъ растворяли соль, чтобы придать водё сходство съ морскою; ее освящали погружениемъ головни съ жертвенника и затемъ или погружались въ нее, или окроплялись. Сосуды съ такою водою (перерраутуріа) ставились при вход'в въ священныя м'вста, на городскія площади и т. п., и всякій входящій туда очищался окропленіемъ или омовеніемъ рукъ, иногда и ногъ. Далве важнымъ очистительнымъ средствомъ считалось окуривание строю (θείον), ладаномъ и разными породами деревьевъ и травъ, преимущественно посвященныхъ разнымъ божествамъ или пахучихъ; чаще всего употреблялись для этого вътви лавроваго дерева, затъмъ миртъ, одива, смоковница, дубъ, розмаринъ, голубиная трава (персотерею, также iepoβοτάνη), морской лукъ (σκίλλα) и пр. Съра еще у Гомера называется хохой бхос (Од. 22, 481); мивніе объ ея очистительной силъ основывалось, въроятно, на издаваемомъ ею при горъніи запахв, сходномъ съ твмъ, который распространяется послв удара молній; свра и молнія назывались даже однимъ именемъ вегоу.

Въ болье важныхъ случаяхъ совершались очистительныя жертвоприношенія, для которыхъ преимущественно употреблялись молочные поросята; ихъ кровью окропляли очищаемыхъ лицъ или предметы. Въ такихъ случаяхъ, когда жертвоприношенія совершались съ цілью защиты отъ волшебства Гекаты, для нихъ употреблялись собаки, при чемъ очищаемаго трижды натирали кусками жертвеннаго мяса и затімъ бросали ихъ въ сторону, при чемъ, конечно, произносили соотвітственныя случаю молитвенныя воззванія в). Въ Беотіи при всенародныхъ очищеніяхъ куски мяса принесенныхъ въ жертву собакъ клали на землю, и люди должны были проходить между ними. Подобный же обычай существовалъ въ Македоніи при очищеніи войска. Для жертвоприношеній умилостивительныхъ, имівшихъ цілью смягченіе гніва боговъ, навлеченнаго преступленіемъ или гріхомъ, употреблялись преимущественно бараны. Шкура барана, принесеннаго Зевсу Милости-



<sup>1)</sup> Еврип. Иф. Тавр. 1161: θάλασσα κλόζει πάντα τάνθρώπων κακά. — Руль (πηδάλιον), постоянно находящійся въ морской водь, считался у грековъ самымъ чистымъ предметомъ; отсюда пословица: πηδαλίου άγνότερος, употреблявщался о людяхъ, отличавшихся чистотою жизни (Paroemiogr. gr. I р. 182. Ср. объочищеніяхъ Феокр. Ид. 24, 96 и слёд.).

<sup>\*)</sup> Такое очищение носило даже особое название  $\pi$ вриживаний. Плут. Quaest. Rom. 68.

вому (Μειλίγιος) въ качествъ умилостивительной жертвы (Διός χφόιον), сохранялась и потомъ употреблялась при очищеніяхъ: ее клали на землю и очищаемый становился на нее лъвою ногою въ то время, какъ надъ нимъ совершали актъ очищенія; при всенародныхъ очистительныхъ и умилостивительныхъ празднествахъэту шкуру также обносили вокругъ ивста, гдв совершалось празднество, какъ бы для того, чтобы собрать на нее все нечистое. Всв очистительныя средства, на которыя по вёрованію грековъ переходила нечистота съ очищаемаго лица или предмета, назывались каварота или кавариата; по окончание очищения они выбрасывались въ море или ръку, или зарывались въ землю, или выносились на переврестви или въ глухія міста, не посвіщаемыя людьми, при чемъ виносившіе ихъ при выбрасываніи отворачивали лицо и затёмъ воввращались домой, не оглядиваясь. Мясо животныхъ, убитыхъ для очистительной или умилостивительной жертвы, также не употреблялось въ нищу людьми, а зарывалось въ землю или выбрасывалось. Къ сожженію очистительныхъ средствъ не прибъгали, чтобы не осквернить огня. Следуеть отметить еще, что очистительные обряды обыкновенно совершались не жрецами.

Выше уже было сказано, что всякое преступленіе и грѣхъ оскверняли виновнаго въ немъ человѣка; но нѣкоторыя преступленія преимущественно предъ другими считались возбуждающими гнѣвъ боговъ, такъ какъ являлись, такъ сказать, личною для нихъ обидою, и потому требовали спеціальнаго очищенія. Таковы были: святотатство, кража священныхъ предметовъ, убіеніе лица, состоявшаго на службѣ при храмѣ, и вообще всякое убійство.

Самое наглядное представленіе о способ'є очищенія лицъ, запятнанныхъ кровавымъ преступленіемъ, даетъ намъ Аполлоній Родосскій (Аргон. IV, 700 сл.), описывая совершенное Киркою очищеніе Ясона и Медеи отъ убіенія брата послідней Апсирта, при чемъ поэтъ прямо прибавляетъ, что очищеніе совершено было обычнымъ способомъ. Прежде всего Кирка, убивъ молочнаго поросенка, кровью его окропила руки убійцъ, затімъ совершила омовенія, не описанныя подробно; по всей віроятности, для нихъ была употреблена вода, освященная погруженіемъ въ нее головни съ алтаря; при этомъ Кирка призывала Зевса, какъ бога очищеній (хадіфосос); всії предметы, служившіе для очищенія (λо́рата), были унесены изъ дома прислужницами. Затімъ Кирка сожгла жертвенныя печенья и умилостивительныя снадобья (раі́ліхтра), сопровождая ихъ

возліяніями безъ вина (упражіся) и призывая Зевса смягчить гивы страшныхъ Еринній и быть кроткимъ и милостивымъ къ виновнымъ. Все это она совершаетъ, не узнавши предварительно, какое именно убійство совершили преступники. Совершенно такъ же, по разсказу Геродота (І, 35), Крезъ сперва очистилъ Адраста, а потомъ уже спросилъ, кто онъ и кого убилъ. Следовательно для полученія очищенія убійці нужно было только попросить о немъ, не объясняя рода преступленія. Затімъ мы видимъ, что автъ очищенія состояль изъ двухъ частей: а) собственно очищенія, состоявшаго въ томъ, что руки убійцы обливались кровью животнаго и затъмъ обтирались, что служило символомъ его освобожденія отъ вроваваго грізка; б) умилостивленія божества жертвами и молитвами. Соотвътственно этому въ самомъ божествъ различались двъ стороны, обозначавшіяся особыми эпитетами: какъ очиститель, богъ назывался хаварою, а какъ такой, котораго можно и нужно было умилостивить въ прощенію граха-μειλίγιος.

Если предъ совершениемъ авта очищения не было надобности очищающему знать подробности преступленія, то, значить, способъ очищенія быль одинъ и тотъ же при всякомъ убійстві; единственнымъ условіемъ действительности очищенія было то, чтобы оно совершилось на чужбинъ, не въ той странъ, гдъ совершено было убійство. Однако въ историческія времена мы встрічаемъ различный способъ пъйствій по отношенію къ преступникамъ, смотря по роду совершеннаго ими убійства: греки различали, какъ извъстно, убійство недозволенное и дозволенное законами, предумышленное и нечаянное. Правда, болье точныя свъденія объ этомъ имъются только изъ Анинъ, но нътъ основанія сомнъваться, что подобныя же установленія существовали и въ другихъ государствахъ. Кто совершалъ дозволенное законами убійство, тотъ не подвергался наказанію и не нуждался даже въ религіозномъ очищеніи, хотя люди благочестивые, быть можеть, и считали нужнымъ имъ подвергаться. Тотъ, кто совершалъ нечаянное убійство, нуждался только въ очищении. Признанный виновнымъ въ предумышленномъ и недозволенномъ убійстві подвергался смертной казни, отъ которой, впрочемъ, по авинскому законодательству могъ спастись добровольнымъ удаленіемъ въ вічное изгнавіе до окончанія суда; если же дъяніе признавалось на судъ не предумышленнымъ, то преступникъ долженъ былъ по определенной дороге удалиться въ изгнаніе по крайней мірів на годъ (ἀπενιαυτισμός), по окончаніи

котораго, при возвращеніи, обязанъ былъ примириться съ родственниками убитаго и подвергнуться религіозному очищенію; наконець тоть, кто признанъ былъ на судѣ невиновнымъ, долженъ былъ только принести жертву Евменидамъ (Павс. I, 28, 6). Если у убитаго не было родственниковъ, которые были бы обязаны отмстить за него, то обязанность мести переходила къ фраторамъ убитаго; ефеты выбирали изъ ихъ среды 10 наиболѣе уважаемыхъ лицъ, съ которыми, какъ представителями фратріи, убійца долженъ былъ примириться; вѣроятно, они обязаны были присутствовать и при очищеніи убійцы.

Кром'в уголовных в преступленій было не мало и других прегрѣшеній, требовавшихъ очищенія и умилостивленія боговъ кровавыми жертвами. Были всенародныя очищенія и умилостивительные праздники, которые либо повторялись чрезъ опредвленные промежутки времени (напр. ежегодно), либо устраивались экстраординарно по особымъ поводамъ. Причиною установленія первыхъ было сознаніе, что въ человъческой жизни есть много явленій, возбуждающихъ гивьъ боговъ, твиъ болве, что ивкоторые изъ нихъ представлялись вообще болье сылонными карать людей, чвиъ миловать и благодетельствовать имъ. Самымъ известнымъ примеромъ экстраординарныхъ очищеній и умилостивленій является то, которое было произведено въ Асинахъ послѣ святотатственнаго избіенія Килоновцевъ. Вследствіе этого злоденнія все государство казалось запятнаннымъ грёхомъ и подпавшимъ гнёву боговъ, который узнавали въ разныхъ страшныхъ знаменіяхъ и въ поразившихъ страну бедствіяхъ. Такъ какъ обычныя очистительныя средства не помогали, то по предложению Солона быль приглашень изъ Крита прорицатель Епименидъ, славившійся своимъ знаніемъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ къ отвращению гивва боговъ. По разсказу Діогена Лаертскаго (І. 10, 110) онъ выпустиль съ Ареева холма, гдъ было святилище Евменидъ, бълыхъ и черныхъ овецъ, которыя свободно разбрелись по всёмъ направленіямъ; тамъ, гдъ которая-либо изъ нихъ ложилась, по приказанію Епименида воздвигали алтарь и приносили жертвы разнымъ божествамъ, гдъ какому слъдовало (тф проотихочті). Посвященные безъименнымъ божествамъ жертвенники, стоявшіе по разнымъ демамъ Аттики, и впоследствии напоминали объ этомъ очищении. Кроме того, Епименидъ потребоваль, говорять, человвческой жертвы для окончательнаго отвращенія гивва боговъ, и одинъ аттическій

юноша добровольно пожертвоваль своею живнью для этой цѣли (Аеен. XIII, р. 602 c), а по другимъ преданіямъ были убиты два молодыхъ человѣка (Діог. Л. ук. м.).

При собраніяхъ народа, особенно совершавшихся съ религіозною цёлью, въ праздничные дни, естественно было заботиться, чтобы все нечистое, что могло быть непріятно божеству, по крайней мёрё символически удалялось изъ среды народа; поэтому при началё всёхъ праздничныхъ собраній, также въ театрё предъ началомъ представленій и на вёчё предъ открытіемъ преній производилось очищеніе. Въ Авинахъ его совершалъ особый жрецъ перстієрхоє, который приносилъ въ жертву маленькихъ поросятъ и кровью ихъ окроплялъ собраніе; затёмъ герольдъ заступаль его мёсто и продолжалъ очищеніе посредствомъ окуриванія (перідейосіє). Въ Елидё елланодики и 16 женщинъ, избиравшихся для приготовленія одежды (πέπλος) для статуи Геры и совершенія другихъ священнодёйствій, при вступленіи въ эту должность очищались омовеніемъ въ источникѣ Піеры и жертвоприношеніемъ поросенка (Павс. V, 16, 8).

F. Lasaulx, Die Sühnopfer der Griechen und Römer, Würzb. 1841 (=Stud. d. kl. Alterth. p. 236 sq.). — J. Donaldson, On the expiatory and substitutionary sacrifices of the Grees въ Transactions of the Royal Society of Edinburgh т. 27 (1876 г.).

#### ГЛАВА 11-я.

## Жертвоприношенія.

Греки, обращаясь къ своимъ богамъ, повиновались скоръе чувству страха, чъмъ благоговънія и благодарности. Они видъли въ богахъ могущественныя существа, отъ которыхъ они должны были снискивать покровительство и благорасположеніе, и ихъ культъ имълъ единственной цёлью пріобрътеніе этого расположенія и отвращеніе гнъва боговъ. Приписывая богамъ человъческія качества и страсти, они относились къ нимъ такъ же, какъ къ могущественнымъ людямъ, и для пріобрътенія ихъ дружбы и покровительства или отвращенія гнъва прибъгали къ такимъ же средствамъ, какія могли дъйствовать на людей; между ними важное

значение имъли разнаго рода дари: δώρα θεοός πείθει, δώρ' αίδοίους βασιλήας, гласить древнее изреченіе, приписываемое Гесіоду (Плат. Респ. III, р. 390 е). Различаются два вида даровъ: а) вклады (сосθήματα), которые оставались въ святилище божества въ качестве его собственности и служили или для украшенія храма или статун, или для надобностей культа; б) жертвы (досіат), которыя предназначались для временнаго наслажденія божества. Антропоморфизмъ, господствовавшій издревле въ греческой религіи, заставляль людей върить, что богамъ доставляеть наслаждение все то, чёмъ наслаждаются люди и что ласкаеть ихъ чувства. На этомъ основывается идея не только отдавать въ пользование божества животныхъ, составлявшихъ въ древнейшія времена главное богатство людей, но и убивать ихъ и приготовлять ихъ мясо для пиршества боговъ, а также совершать возліянія напитковъ для утоленія ихъ жажды и курить благовонія, производившія пріятное опьяняющее дъйствіе. Первоначально у грековъ, несомнънно, существовало представленіе, что жертвы доставляють богамъ чисто матеріальное наслажденіе. Съ Гомеровскихъ временъ до позднівшихъ въ греческой литературъ встръчается не мало свидътельствъ, доказывающихъ такое върованіе, хотя относительно того, какимъ собственно образомъ доставляется богамъ это наслаждение, существовали разныя представленія; наиболіве развито было въ массів върованіе, что боги питаются парами (хиоп) сожигаемаго мяса и испареніями жидкостей, которыми совершались имъ возліянія, и обоняють запахь сожигаемыхь благовоній. Слёдствіемь такого представленія было то, что большинство жертвъ, приносимыхъ богамъ, предавалось сожженію. Огонь являлся средствомъ преобразить мясо жертвы въ пищу, годную для невидимыхъ, небесныхъ существъ. Идея о такомъ значени огня существовала еще у первобытныхъ арійцевъ, какъ видно изъ Веды: божественный Агни (огонь) пожираеть жертву и темъ проводить ее къ богамъ, которымъ она предназначена. Греки также сохраняли върование въ чистоту и божественность огня: по извъстному мину онъ нъкогда быль въ исключительномъ владени боговъ и только впоследстви быль похищень Променеемь и сообщень людямь. Поднимающееся вверхъ пламя было символомъ стремленія къ небу; самый огонь обоготворялся подъ именемъ Гестіи и непрерывно поддерживался въ некоторыхъ храмахъ. Однако не всякій огонь считался одинаково чистымъ и пригоднымъ для сожженія жертвъ. Были случаи,

при которыхъ онъ считался оскверненнымъ и не могъ быть употребляемъ при священныхъ обрядахъ. Такъ, напр., смертный случай въ домѣ осквернялъ огонь домашняго очага; поэтому въ Аргосѣ существовалъ обычай погашать его въ такомъ случай и послѣ погребенія умершаго брать огонь изъ сосѣдняго дома (Плут. Гр. сопр. 24). На о. Лемносѣ ежегодно совершался очистительный праздникъ, при которомъ всѣ огни погашались, какъ оскверненные человѣческими прегрѣшеніями, и только чрезъ 9 дней зажигались новые отъ огня, принесеннаго съ о. Делоса (Филостр. Гер. 19, 14). Спартанцы, отправляясь въ походъ, брали съ собою огонь изъ Спарты (Ксен. Лак. гос. 13, 2) для того, чтобы всегда имѣть возможность сожигать жертвы отечественнымъ богамъ на отечественномъ огнѣ. При основаніи колоніи огонь на государственномъ очагѣ возжигался оть огня, взятаго изъ пританея метрополіи.

Выборъ горючаго матеріала также обусловливается разными причинами; не всякое дерево давало одинаково чистый и одинаково пріятный богамъ огонь. Такъ, напр., на жертвенникъ Зевса въ Олимпіи сожигались только дрова взъ бълаго тополя (Павс. V 14, 3), а на жертвенникъ Афродиты въ Сикіонъ—изъ можжевельника (Павс. II, 10, 4). Подобныя спеціальныя опредъленія, безъ сомивнія, существовали и въ другихъ мъстахъ.

При совершеніи жертвоприношеній соблюдались разныя условія, которыя вездів и для всіхть считались одинаково обязательными и не допускавшими исключеній. Къ ихъ числу прежде всего относится чистота, считавшаяся безусловно необходимою для всякаго религіознаго акта. Требовалась какъ внішняя чистота, т. е. чистота одежды и тіла, въ особенности рукъ, такъ и внутренняя, правственная, которая по крайней мірів людямъ развитымъ казалась столь же, если не боліве, необходимою, какъ и внішняя. Боги не принимали даже богатыхъ даровъ отъ грішника, обращавшагося къ нимъ съ нечистою совістью, тогда какъ незначительная жертва человіка благочестиваго и справедливаго считалась богоугодною. При входів въ нікоторые храмы (напр. въ Епидаврів и Дельфахъ) были надписи, напоминавшія объ этомъ требованіи.

Всё жертвы по роду жертвуемых предметовъ могутъ быть подраздёлены на два вида: а) безкровныя, состоявшія изъ плодовъ, печеній и напитковъ; б) кровавыя, при которыхъ были убиваемы животныя. Какую именно жертву слёдовало приносить божеству въ каждомъ данномъ случай и какіе при этомъ соблю-

дать обряды, — объ этомъ существовало множество спеціальныхъ правиль и предписаній, измінявшихся по містностямь и храмамь и обусловливавшихся самыми разнообразными причинами, которихъ неръдко сами древніе не могли объяснить удовлетворительно: онъ зависъли или отъ представленій, которыя люди имъли о томъ или пругомъ божествъ, его качествахъ и наклонностяхъ, или отъ мъстныхъ преданій, а иногда и отъ хитрыхъ разсчетовъ жрецовъ, которые посредствомъ различныхъ ритуальныхъ установленій, кром'в ихъ самихъ мало кому извъстныхъ, дълали себя необходимыми посредниками между людьми и богами. Некоторые культы вообще не допускали кровавыхъ жертвъ. Такъ, напр., на авинскомъ акрополь быль жертвенникъ Всевышняго Зевса (Ζеоς Υπατος), на которомъ нельзя было приносить въ жертву нивакихъ живыхъ существъ и совершать возліннія виномъ (Павс. І, 26, 6). Неодновратно въ вультв Музъ, Афродиты и др. боговъ упоминаются «безогненныя» или «бездымныя» жертвы (ієра атора, акотуа), которыя во всякомъ случав не были кровавыми и не предавались сожженію.

Въ числъ жертвъ безкровныхъ прежде всего упомянемъ жертвы плодова, которыя приносились въ качествъ начатковъ (апархаі) сбора съ полей, садовъ, плантацій и пр. На такія жертвы слёдуетъ смотръть, какъ на древивищія и наиболье соотвытствовавшія детской простотв первобытных людей, не смввшихъ пользоваться дарами боговъ безъ ихъ участія въ этомъ пользованів. Начатви приносились не только темъ божествамъ, которыя считались спеціальными покровителями земледёлія вообще, или отдёльныхъ его отраслей (Деметра, Діонисъ и др.), но и другимъ по различнымъ причинамъ. Такъ, напр., Матери боговъ во многихъ мъстахъ приносились блюда (херуу), на которыхъ были разложены по отделеніямъ разнаго рода плоды: пшеница, ячмень, горохъ, чечевица и пр. (Авен. XI, р. 476). Аполлону и Артемидъ въ праздникъ Оаргелій приносились начатки плодовъ и свёжіе хлёбы; Аполлону же и Горамъ осенью приносились начатки плодовъ подъ названіемъ πυανόψια (откуда получиль свое название місяць Поачофіюч, встрівчающійся во многихъ іоническихъ календаряхъ). Въ Аоннахъ въ праздникъ Осхофорій приносились Афин виноградные гроздья и т. д.

Другой видъ безкровныхъ жертвъ представляють *печенія*, различавшіяся по приготовленію, формамъ и названіямъ (πόπανα, πέμματα, μάζαι и т. п.). Своими формами печенія неріздко намекали на тів или другія качества или обязанности боговъ; такъ, напр.,

Артемидъ, какъ богинъ луны, приносились круглыя лепешки (ἀμφιφῶντες) или печенія съ рогами, Аполлону — печенія въ видѣ лиры, лука, стрёлы и т. п. Особаго упоминанія заслуживають медовыя лепешки (редитобттан), употреблявшіяся для умилостивлечія хооническихь силь: ихъ клали, напр., въ гробъ умершимъ для укрощенія пса Кербера, охранявшаго входъ въ подземное царство, бросали зивямъ при гаданіи у Трофонія (см. ниже отд. V, гл. 19, § 3), кормили ими священную змею на асинскомъ акрополв и пр. Приносились въ жертву и другіе съвстные припасы, какъ, напр., сыръ. Иногда жертвеннымъ печеніямъ придавали форму твхъ или другихъ животныхъ, и бъдные люди приносили ихъ вивсто настоящихъ животныхъ, жертвовать которыхъ не позволяли имъ средства. Подобнымъ же образомъ взаменъ животныхъ употреблядись иногда и плоды; напр. въ Оивахъ и въ абинскомъ дем'в Мелитъ вмъсто быковъ приносили въ жертву Гераклу яблоки съ воткнутыми въ нихъ палочками, представлявшими собою ноги и рога. Печенія жертвовались всёмъ богамъ и при томъ съ соблюденіемъ тёхъ же обычаевъ, которые соблюдались при кровавыхъ жертвахъ: въ жертву небеснымъ богамъ они сожигались на алтарякъ, подземнымъ богамъ и душамъ усопшикъ-на есухора или на гробниць, при жертвоприношеніи морскимъ или рычнымъ богамъ бросались въ воду. Иногда, впрочемъ, жертвенныя печенья просто клались на алтари, откуда чрезъ некоторое время жрецы собирали ихъ и употребляли въ свою пользу; это не ставилось имъ въ упрекъ, такъ какъ объяснялось темъ, что божество даритъ своимъ слугамъ тъ приношенія, въ которыхъ само не имъетъ надобности; подобнымъ же образомъ при принесеніи въ жертву животныхъ нъкоторыя части ихъ обязательно шли въ пользу жрецовъ подъ названіемъ ієрюсома.

Жертвы напитковъ или возліянія (опочбаї, libationes) состояли преимущественно изъ вина, какъ употребительнъйшаго напитка людей; при жертвоприношеніяхъ возліянія дълались обыкновенно чистымъ, не смішаннымъ съ водою виномъ; но кромі вина употреблялись для возліянія и разныя другія жидкости, какъ напр. вода, медъ, молоко (отсюда названія: οἰνόσπονδα, ὑδρόσπονδα, μελίσπονδα). Впрочемъ нівоторыя божества или совсімъ не допускали возліяній (Павс. І, 26, 6; VI, 20, 2), или допускали только «трезвыя» возліянія (νηφάλια), состоявшія обыкновенно изъ медовой сыты (μελίκρατον), иногда смішанной еще съ молокомъ; таковы были,

напр., подземныя божества, затёмъ Еринніи, нимфы и Музы съ матерью своей Мнемосиною. Въ честь другихъ боговъ, допускавшихъ возліянія виномъ, «трезвыя» совершались иногда въ опредёленныхъ случаяхъ. Для возліянія въ честь умершихъ на ихъ могилахъ употреблялось редіхратоу съ молокомъ и иногда съ масломъ 1). Вообще возліянія встрёчаются у грековъ весьма часто, какъ въ соединеніи съ другими жертвами и богослужебными обрядами, такъ и отдёльно, только съ призываніемъ боговъ. Такъ, напр., при каждомъ пиршестве совершались возліянія, преимущественно послевамь, предъ началомъ попойки; при этомъ случав они состояли въ томъ, что нёсколько капель вина, смёшаннаго съ водою и приготовленнаго для питья, проливалось изъ кубка на землю, при чемъ первое возліяніе дёлалось въ честь Гестіи или добраго дэмона (а́уаво̀, ба́цьоу), затёмъ—въ честь Олимпійскаго Зевса и другихъ боговъ, потомъ героевъ и наконецъ Зевса спасителя.

Воскуреніе благовоній, подобно возліяніямъ, встрѣчается частію въ соединеніи съ другими кровавыми или безкровными жертвами, частію отдѣльно. Гесіодъ рекомендуетъ утромъ и вечеромъ чтить боговъ возліяніями и куреніями (см. выше стр. 63, пр. 1). Постоянное употребленіе благовонныхъ куреній при принесеніи въ жертву животныхъ первоначально, быть можетъ, обусловливалось чисто практическими причинами, именно желаніемъ уничтожить дурной запахъ, распространявшійся при вскрытіи животныхъ и при горѣніи жертвенныхъ частей, а отсюда уже могло явиться вѣрованіе, что благоуханіе само по себѣ пріятно богамъ, какъ и людямъ. Въ древнѣйшія времена для куренія употреблялась древесина и ягоды одного вида кедра (θύος), а потомъ, въ VII в. до Р. Хр., постепенно вошли въ употребленіе ладанъ и другія спеціи, получавшіяся изъ Азіи.

Изъ животных въ жертву богамъ приносились чаще всего домашнія и изъ нихъ именно тѣ, которыхъ мясо употреблялось въ пищу людьми, стало быть быки, овцы, козы и свиньи. Принесеніе въ жертву другихъ животныхъ встрѣчается гораздо рѣже и при томъ преимущественно въ опредѣленныхъ мѣстахъ и опредѣленнымъ богамъ. Такъ, лошади приносились Посидону и рѣчнымъ



<sup>1)</sup> Масло кромѣ того употреблялось для поливанія сожигаемыхъ на алтаряхъ жертвъ съ цѣлью способствовать скорѣйпему ихъ сгаранію, при чемъ уже не составляло возліянія въ собственномъ смыслѣ.

богамъ, при чемъ онѣ не убивались, а живьемъ бросались въ море или рѣку; на о. Родосѣ ежегодно бросали въ море 4-хъ лошадей въ жертву Геліосу. Богинѣ луны Гекатѣ приносили въ жертву собакъ, будто бы потому, что онѣ лаютъ на луну; собаки же, какъ животныя сварливыя, въ Спартѣ приносились въ жертву богу войны Арею. Въ Лампсакѣ приносили ословъ въ жертву Пріапу, а въ Дельфахъ, можетъ быть, Аполлону.

Изъ домашнихъ птицъ упоминаются пѣтухи и куры, которыхъ жертвовали Асклепію и родственнымъ ему богамъ врачеванія. Извѣстна предсмертная фраза Сократа о необходимости пожертвовать пѣтуха Асклепію. Иногда пѣтухи приносились въ жертву и другимъ богамъ, напр. въ Спартѣ Арею въ благодарность за побѣду. Гуси также упоминаются въ числѣ жертвенныхъ животныхъ, но приносились они, кажется, только египетской богинѣ Исидѣ. Охотники посвящали Артемидѣ части дикихъ животныхъ, убитыхъ на охотѣ, но скорѣе въ видѣ священныхъ даровъ, нежели въ видѣ жертвъ, и при томъ не только съѣдобныя части (которыя, конечно, шли въ пищу жрецамъ), но и головы, шкуры, рога и т. п. Особый видъ жертвоприношенія совершался въ г. Патрахъ на ежегодномъ праздникѣ Артемиды Лафріи: на жертву ей живьемъ бросались въ плама разные дикіе звѣри (кабаны, олени, волки, медвѣди и пр.), домашнія животныя и птицы (Павс. VII, 18, 7).

Рибы вообще не считались годными для жертвоприношенія, однако и относительно ихъ были исключенія. Цённые угри изъ Копаидскаго озера въ Беотіи нерёдко приносились въ жертву; при ловлё тунцовъ рыбаки въ случай корошаго улова жертвовали Посидону первую или лучшую изъ пойманныхъ рыбъ (Авен. VII, р. 297); Гекатъ, Коръ и Пріапу жертвовалась рыба тріудл, а героямъ иногда даже соленая рыба.

Однако всё такіе виды жертвъ могутъ быть причислены къ исключеніямъ; повсюду и постоянно приносились въ жертву только домашнія животныя, употреблявшіяся въ пищу людьми. Относительно того, какія животныя, когда и какому богу должны были приноситься, существовало множество разнообразныхъ установленій, хранившихся жрецами. Быки, коровы, бараны и овцы могли быть приносимы, какъ кажется, всегда и всякому божеству; жертвоприношеніе быка считалось самымъ роскошнымъ и пріятнымъ божеству и потому глаголъ βооботеї иногда употребляется для обозначенія всякой важной жертвы. Свиньи приносились Деметръ и Діонису,

по объяснению древнихъ, вследствие вреда, который оне причиняли посевамъ и виноградникамъ. Тёмъ же объясняется принесение козъ въ жертву Діонису; но Асина, по мненю древнихъ, не любила козъ именно вследствие того, что оне обгрызали стволы масличнихъ деревьевъ. Гере жертвовали козъ только въ Спарте и, можетъ быть, въ Коринев. Посидону жертвовали преимущественно быковъ, Асине—коровъ, Артемиде—овецъ.

Опредвленія относительно качество жертвенних животнихъ также были весьма различны. Наиболее общимъ правиломъ было то, чтобы въ жертву приносились только животныя здоровыя и свободныя отъ телесныхъ недостатковъ, но даже и это правило допускало исключенія; напр. спартанцы не стіснялись жертвовать и искальченных животных (аматра. Плат. Алк. II р. 149 а). Относительно возраста животныхъ встрвчаются различныя указанія. Чаще всего приносились въ жертву животныя взрослыя (τέλεια), но неръдво и молодыя и даже молочныя (γαλαθηνά); у Гомера упоминаются пятилетніе быки и свиньи, но встречаются и годовалые телята 1); для очистительныхъ жертвоприношеній употреблялись почти исключительно молочные поросята. Что касается до пола животныхъ, то обывновенно мужскимъ божествамъ приносились самцы, а женскимъ-самви; однаво встречаются многочисленныя исключенія: напр. въ Авлидъ, по словамъ Павсанія (ІХ, 19, 7), приносились Артемидів животныя обоихъ половъ безразлично; въ надписякъ также встрвчаются примеры принесенія богамъ самокъ, а богинямъ-самцовъ. Скорве всего можно думать, что некоторыя божества допускали животныхъ только одного нола, а другія-обоихъ. Цевьто шерсти животныхъ также не былъ безразличенъ: общимъ правиломъ было то, чтобы небеснымъ богамъ приносились животныя свётлаго цвёта, а подземнымъ, героямъ и душамъ усопшихъ-черныя. Такъ, въ Ил. III, 103 черная овечка приносится въ жертву Земль, а былый барашевъ — Солнцу; въ Од. XI, 33 черныя овцы приносятся подземнымъ богамъ; въ Авинахъ черный баранъ жертвовался Бурямъ и Посидону и т. п. Но встречаются и исключенія изъ этого правила. Лошади, кажется, всегда жертвовались бёлыя.

Въ виду столь разнообразныхъ условій, которымъ должно было удовлетворять жертвенное животное, необходимо было предвари-



<sup>1)</sup> Ил. II, 403; X, 292; Од. XIV, 419 и др.

тельно выбрать и тщательно осмотръть его, чтобы не обидъть бога принесеніемъ жертвы, которая была бы ему не угодна. Само собою разумъется, что при жертвоприношеніяхъ въ храмахъ, при которыхъ состояли жрецы, осмотръ животныхъ лежалъ на нхъ обязанности. Иногда животныя подвергались даже особымъ испытаніямъ: напр. въ Дельфахъ предлагали имъ лакомую пищу,—быкамъ ячмень, а свиньямъ горохъ,—и если они не ъли ея, то признавались нездоровыми; козъ обливали холодною водою и, если онъ при этомъ оставались спокойными, то также признавались негодными. Животныя, удовлетворявшія всёмъ необходимымъ для жертвоприношенія условіямъ, иногда заранъе посвящались божеству и отмъчались особыми знаками.

Относительно времени совершенія жертвоприношеній наблюдали, чтобы жертвы небеснымъ богамъ совершались утромъ, а подземнымъ, героямъ и душамъ усопшихъ—вечеромъ или ночью: боговъ, управлявшихъ земною жизнію, почитали тогда, когда она пробуждалась послё ночнаго отдыха, а то время, когда дневная жизнь склонялась къ концу, какъ разъ подходило для почитанія боговъ, удёломъ которыхъ было царство смерти. Кромё того для жертвоприношеній, сопровождавшихся пиршествомъ, было совершенно естественно выбирать предобёденное время.

Предназначенное для жертвоприношенія животное украшали повязнами (такиат) и вънками, рога его иногда золотили: считалось приличнымъ представить божеству, невидимо присутствовавшему при жертвоприношеній, какъ бы въ праздничномъ нарядів то, что ему приносилось въ знавъ благодарности или для испрошенія его милостей; поэтому же сами жертвоприносители являлись не только чисто вымытыми и одётыми по праздничному, но и украшали себя вънками, по крайней мъръ въ историческія времена (во времена Гомеровскія обычай увінчиванія людей и животных при жертвоприношеніяхъ еще не существоваль); впрочемь, вінки служили не исключительно для украшенія, а также и для того, чтобы поставить совершающихъ жертвоприношение подъ защиту божества и обезпечить ихъ неприкосновенность. Для вънковъ употреблялись ть растенія, которыя были посвящены или считались пріятными божеству, которому приносилась жертва: напр. маслина-при жертвоприношеніяхъ Афинв, лавръ-Аполлону, плющъ-Діонису и т. п.

Приступая къ жертвоприношенію, вокругь алтаря сліва направо обносили сосудь съ водою (χέρνιψ) и корзину, въ которой

лежали ножъ, жертвенный ячмень и вообще все нужное для обряда. Алтарь, жертвенное животное и всё присутствующіе въ знакъ очищенія окроплялись водою, освященною погруженіемъ въ нее горящей головни съ алтаря. Затёмъ присутствующіе осыпали голову животнаго, подводимаго къ алтарю, поджаренными зернами ячменя (όλαί, у Гомера οὐλαί, οὐλοχόται, у Римлянъ mola salsa); это осыпаніе называлось προχόται. Ячменныя зерна бросались также и въ горящій на алтарё огонь. Считалось особенно благопріятнымъ знакомъ, если животное охотно, безъ принужденія шло къ алтарю или кивкомъ головы какъ бы давало согласіе на принесеніе себя въ жертву; для того, чтобы заставить его кивнуть головою, иногда вливали ему воду въ уши (схол. Аполл. Род. І, 415). Когда животное стояло уже у алтаря, у него отрёзивали клокъ шерсти съ головы и раздавали эту шерсть присутствующимъ, которые бросали ее въ огонь въ знакъ обреченія животнаго на жертву (хата́рхаодал).

По окончаніи этихъ предварительныхъ обрядовъ глашатай словомъ «едфиресте» приглашаль присутствующихъ къ благоговъйному молчанію и при звукахъ флейты обращаль къ божеству молитву о благосклонномъ принятии жертвы. Затемъ приступали въ убіенію животнаго. Оно производилось различнымъ образомъ, смотря по тому, какимъ божествамъ приносилась жертва; обывновенно животное оглушали и повергали на землю ударомъ дубивы или обуха, затёмъ, если жертвоприношеніе совершалось въ честь одного изъ небесныхъ боговъ, голову животнаго загибали вверху и жертвеннымъ ножемъ переръзывали его горло, а при жертвоприношеніи подземнымъ богамъ голову пригибали къ землів и ударъ ножа направляли въ затыловъ. Вытекающую кровь принимали въ подставленный сосудь и выливали на жертвенникъ. Присутствующія женщины сопровождали убіеніе животнаго воплями (όλολυγή), чтобы заглушить его ревъ; съ этою же пълью музыканты играли на флейть. Пъніе прановъ также было въ обычать при жертвоприношеніяхъ. Съ убитаго животнаго снимали шкуру, тушу его разнимали на части и отдёляли тё изъ нихъ, которыя предназначались для сожженія (θεομορίαι). Въ Гомеровскія времена сожигались бедровыя части (ипріа) съ большимъ или меньшимъ количествомъ мяса, а въ историческія времена-чаще всего хребеть или задняя его часть вмёстё съ хвостомъ и кромё того внутренности.

Выръзанныя части и внутренности обвертывали жиромъ, сверху прибавляли еще куски мяса отъ различныхъ частей тъла (фьодетеїу),

клали на жертвенникъ и сожигали вивств съ печеніями, совершая при этомъ возліянія и курснія благовоній и поливая жертвенникъ масломъ. Части мяса, не сожженныя въ честь боговъ, употреблялись для пиршества; всё участники жертвоприношенія отвёдывали жареныхъ внутренностей (оплатума) животнаго и получали части жертвеннаго мяса (хреачоріа, рерібас біачерегу); вкущеніе его обозначало участіе въ жертвоприношенів; поэтому-то христіане во время гоненій на нихъ были принуждаемы вкупать его. Выло въ обычав посылать части мяса отсутствующимъ друзьямъ, а при общественныхъ жертвоприношеніяхъ отділялись части должностнымъ лицамъ государства и заслуженнымъ гражданамъ и вностранцамъ. Если жертвоприношение совершалось въ храмв при содвиствін жреца, то ему отділялись различныя части мяса подъ названіемъ ієрююча; въ надписяхъ, касающихся богослужебныхъ обрядовъ, встречаются подробныя определенія относительно того, какія именно части поступали въ пользу жреца 1). Остальное мясо употреблялось для приготовленія виршества. При нікоторых жертвоприношеніяхь въ храмахь обычай требоваль не брать съ собою мясо домой; въ нъкоторыхъ святилищахъ существовали на этотъ счеть спеціальныя установленія, встрівчающіяся въ надписяхь 2).

Праздничныя жертвоприношенія, совершавшіяся на общественний счеть (θοσίαι δημοτελεῖς) и состоявшія изъ значительнаго количества животныхъ, часто соединялись съ угощеніемъ народа (δημοθοινία, ἐστίασις). Количество убиваемыхъ въ такихъ случаяхъ животныхъ иногда бывало весьма велико; извёстно, напр., что въ Аейнахъ въ праздникъ Мараеонской побёды ежегодно убивалось по 500 козъ. На о. Делосё въ 377 г. для жертвоприношенія въ праздникъ Аполлона было куплено 109 быковъ 3). Въ Аейнахъ при нёкоторыхъ праздникахъ выручались весьма значительный суммы ѐх тоб берратихої, т. е. отъ продажи шкуръ жертвенныхъ животныхъ, по-

<sup>1)</sup> См. напр. Dittenberger, Syll. inscr. gr. №№ 371, 373, 376, 378, 379 и др.

<sup>3)</sup> Въ виде првиера приводнит надпись изъ одного неизвестнаго святилища Асклепія и Гигіен въ Аттике, изданную нами въ Жури. М. Н. Просе. за мартъ 1881 г. (= Dittenb. Syll. № 378): 'Ιερὸν τὸ τέμεν[ος] τοῦ 'Ασκληπιοῦ καὶ τῆς 'Υγιείας. Θύειν τοὺς γεωργοὺς καὶ τοὺς προσχώρους τοῖν θεοῖν ἡ θέμις καὶ τὰς μο ρας νέμειν τῷ τε είσαμένῳ καὶ τῷ θεηκολοῦντι, τῶν δὲ κρεῶν μὴ φέρεσθαι. Ср. также Оропскій жертвенний уставъ, изд. въ 'Εφημ. ἀρχαιολ. 1885 стр. 93, и Dittenberger, Syll. № 373.

<sup>\*)</sup> C. I. Att., II, 814=Dittenberger, Syll. No. 70.

ступавшихъ въ пользу государства 1). Слово ἐκατόμβη, обозначавшее въ собственномъ смыслѣ жертву изъ 100 быковъ, часто употреблялось вообще для обозначенія такихъ большихъ жертвъ и при томъ состоявшихъ не только изъ быковъ, но и изъ мелкаго скота. У авторовъ и въ надписихъ встрѣчаются и другія названія по числу жертвенныхъ животныхъ, напр. δωδεκαίς, τριττόα или τρίττοια и т. п. При нѣкоторыхъ праздникахъ устраивались для боговъ настоящія пиршества: ихъ статуи возлагались на разукрашенныя ложа, передъ которыми ставились богато убранные столы съ кушаньями и напитками. Такіе праздники, называвшіеся θεοξένια, (лат. lectisternia), устраивались особенно Діоскурамъ, но также и другимъ божествамъ, напр. Гераклу, Деметрѣ, Діонису.

Описанные до сихъ поръ обряды соблюдались при простыхъ жертвоприношеніяхъ (άπλῶς θυόμενα), имівшихъ цілью только выразить благодарность богамъ за доставляемыя ими блага, или снискать ихъ благосклонность на будущее время (уаристириа, арвστήρια). При нихъ боги и люди сообща пользовались принесенными въ жертву животными; эта общность пользованія служила и извиненіемъ въ убісніи животнаго или оправданіемъ его: сами древніе говорять, что въ арханческія времена убіеніе животнаго съ цълью употребленія въ пищу его мяса считалось неповволительнимъ; при этомъ весьма въроятно, что ранъе всего стали убивать свиней, которыя доставляють только мясо 2), и лишь гораздо поздиве решились убивать и такихъ животныхъ, которыя и при жизни доставляють человъку пользу разными продуктами (шерстью, моловомъ и т. п.) или помощью при трудахъ человъка, какъ напр. воли, корови, овци и кози. Убіеніе рабочаго быка издревле считалось преступленіемъ, которое нельзя было оставлять безнавазаннымъ; на это указываетъ, между прочимъ, особый обрядъ, совершавшійся въ Анинахъ въ праздникъ Діиполій или Буфоній (см. ниже въ концъ гл. 16-й). Въ г. Линдъ на о. Родосъ во время праздника Геракла также приносились въ жертву рабочіе волы,



¹) Сохранилось нёсколько обложновъ надписей времени оратора Ликурга (330-хъ годовъ до Р. Х.) съ перечисленіемъ этихъ суммъ, поступавшихъ въ священную казну (С. І. Att. II, № 741=Dittenb. Syll. № 374).

<sup>\*)</sup> Varro de re rust. II, 4, 9: A suillo genere immolandi initium primum sumptum videtur.—Cic. de nat. d. II, 64: Sus vero quid habet praeter escam? cui quidem ne putresceret, animam pro sale datam dicit esse Chrysippus, qua pecude quod erat ad vescendum hominibus apta, nihil genuit natura fecundius.

но при этомъ вмѣсто благоговѣйнаго модчанія (ἐὐφημία) раздавались порицанія и проклятія присутствующихъ противъ жертвоприносителей (Lact. inst. Chr. I, 21, 31; Филостр. Imag. II, 24). Вѣроятно подобные обряды существовали и въ другихъ мѣстахъ.

Были, однако, случан, въ которыхъ общее пользованіе людей и боговъ мясомъ животнаго было невозможно по темъ или другимъ причинамъ. Такъ было, напр., при принесении въ жертву животныхъ, мясо которыхъ не употреблялось въ пищу людьми, или при жертвоприношеніяхъ подземнымъ богамъ, которые, будучи удалены отъ свъта и царствуя надъ мертвыми, не могли раздълять сь людьми жизненных удовольствій. Въ такихъ случаяхъ животное целикомъ посвящалось божеству и сожигалось безъ остатва (жертва всесожженія: оббидоста, оббидосториста), или живымъ предавалось стихіи божества (напр. при жертвоприношеніи Посилону лошади живьемъ бросаемы были въ море). При жертвопринощеніякъ подземнимъ богамъ кровь животнаго выливалась въ яму и такимъ образомъ сходила въ подземное царство, туша разръзывалась на вуски и сожигалась на жертвенникъ, а затъмъ пецелъ сбрасывался въ ту же яму или зарывался подлё нея. Подобнымъ же образомъ поступали при жертвоприношеніи героямъ или душамъ усопшихъ.

Кромъ описанныхъ простыхъ жертвоприношеній были, такъ свазать, спеціальныя, совершавшіяся съ какою-либо определенною целью или при определенных случаяхь, именно: а) гадательныя, б) влятвенныя и договорныя, в) очистительныя и умилостивительныя. Первый видъ жертвъ, впрочемъ, не отличался отъ простыхъ вакими-либо особыми обрядами; при нихъ главное вниманіе обращалось на изследование внутренностей животнаго съ целью вывести изъ твхъ или другихъ признаковъ предсказаніе относительно исхода задуманнаго предпріятія. О самихъ гаданіяхъ по внутренностямъ мы будемъ говорить въ другомъ мёстё (отд. V, гл. 18), а здёсь замътимъ только, что этотъ родъ гаданій быль весьма распространенъ у грековъ, особенно во время войны; иногда такое жертвоприношение по обстоятельствамъ должно было совершаться съ такою посившностью, что о строгомъ соблюдении всвхъ вышеописанныхъ обрядовъ нельзя было и думать; главная цёль жертвоприношенія считалась достигнутою, лишь только получались благополучныя знаменія для предпріятія.

Клятвенныя жертвоприношенія также были очень распростра-

нены какъ въ государственномъ быту, такъ и въ частномъ (особенно при судебныхъ процессахъ). Главною цёлью ихъ было сдёлать боговъ свидётелями клятвы; а такъ какъ боги, по общераспространенному вёрованію, невидимо присутствовали при всякихъ жертвахъ, какъ большихъ, такъ и малыхъ, то въ большинстве случаевъ одно возліяніе (для котораго употреблялось цёльное, не смёшанное съ водою вино) считалось достаточною жертвою при клятве; однако иногда встрёчались и болёе значительныя клятвенныя жертвы, сопровождавшіяся символическими обрядами (см. выше стр. 70).

Символизмъ лежалъ также въ основѣ жертвоприношеній очистительныхъ и умилостивительныхъ: преступленія и грѣхи человѣка были переносимы на жертвенное животное, которое какъ бы искупало ихъ своею смертью. Поэтому и въ такихъ случаяхъ мясо жертвы не сожигалось и не употреблялось въ пищу, а зарывалось въ землю или бросалось въ море, и для жертвоприношенія употреблялись иногда несъѣдобныя животныя, какъ напр. собаки.

Въ заключеніе замѣтимъ, что въ древнѣйшія времена въ Греціи, безъ сомнѣнія, совершались и человѣческія жертвоприношенія; на это указываютъ какъ миоы (о Танталѣ, Ликаонѣ, Ифигеніи, Поликсенѣ, потомкахъ Асаманта и др.), такъ и прозвища нѣкоторыхъ боговъ, напр. Żεὸς Δαφόστιος, ՝Ձμάδιος, или Διόνοσος ՝②μηστής, 'Αγριώνιος. Въ историческія времена такія жертвоприношенія въ большинствѣ случаевъ были отмѣнены или совершались только символически, но нѣкоторыя продолжали существовать (напр. въ Аркадіи на Ликейской горѣ. Плат. Госуд. VIII, р. 565; Өеофрастъ у Порф. de abst. II, 27; Павс. VII, 38, 5).

O жертвоприношеніяхъ вромѣ общихъ сочиненій по богослуж. древностямъ см. P. Stengel, Quaestiones sacrificales, Berl. 1879. — Нѣсколько статей того же автора по разнимъ вопросамъ, относящимся къ жертвоприношеніямъ, помѣщено въ журналахъ: Neue Jahrbücher für kl. Philol. und Pädagogik (тт. 119, 123, 125, 127, 143), Hermes (тт. 16, 17, 21, 25, 27, 28, 29, 31), Philologus (т. 39) и др. — O. Schmidt, Die Opfer in der Jahvereligion und im Polytheismus, diss. Hal. 1877.—Fr. Deneken, De theoxeniis, Berl. 1881.—H. von Fritze, De libatione veterum Graecorum, Berl. 1893.—Ею же, Die Rauchopfer bei d. Griechen, Berl. 1894. — О человъческихъ жертвоприношеніяхъ: H. G. Vent, De hostiis humanis antiquo maxime tempore immolatis, Vimar. 1826 и 1834.—R. Suchier, De victimis humanis apud Graecos, Hanov. 1848.—Л. Ф. Воеводскій, Каннибализмъ въ греческихъ миеахъ, Спб. 1874.

#### ГЛАВА 12-я.

# Праздничныя пъсни, пляски, игры и процессіи.

Познакомившись съ главнъйшими выраженіями богопочитанія древнихъ еллиновъ, обратимся къ такимъ проявленіямъ ихъ религіознаго настроенія, которыя или также входили въ составъ богослужебныхъ обрядовъ, но не были ихъ непремънною, существенною принадлежностью, или просто считались дъйствіями богоугодными и въ качествъ таковыхъ являлись обычнымъ препровожденіемъ времени въ праздничные дни. Сюда принадлежатъ религіозныя пъсни, пляски, торжественныя процессіи и, наконецъ, различнаго рода состязанія.

Религіозныя п'всни, содержащія въ себ'в хвалу боговъ и героевъ (ѐүхю́ніа) или обращенныя къ нимъ просьбы, наряду съ молитвами составляли обычную принадлежность жертвоприношеній. Ихъ возникновеніе восходить къ глубовой древности. Миоическіе пъвци Оленъ, Линъ, Памфъ, Орфей въ преданіи являются первыми авторами религіозныхъ пісенъ; Мусой также считался авторомъ одного гимна въ Деметрв 1). Въ историческія времена въ этомъ родъ поэзін отличались Стесихоръ и Евмель; Сократь, по преданію, написаль гимнь въ честь Аполлона и Артемиды (Діог. Л. ІІ, 5) 42). Особеннаго развитія достигла религіозная поэзія въ культв Аполлона; именно въ Дельфахъ, по преданію, впервые стали раздаваться религіозные гимны, которые оттуда и распространились по всей Елладъ. Слово опис было общимъ наименованиемъ религіозныхъ пъсенъ значительнаго объема, хотя въ своемъ спеціальномъ значенім оно обнимало только такія пісни, которыя исполнялись стоящимъ хоромъ подъ аккомпаниментъ кивары. Спеціальными названіями пъсни различались частію по формамъ композиціи, частію по способу исполненія, частію по божествамъ, въ честь которыхъ онв слагались; однако границы разныхъ видовъ не всегда являются строго определенными, и названія ихъ были очень не устойчивы. Διθύραμβος первоначально принадлежаль исключительно культу Діониса и отличался свободными ритмами и живымъ, часто даже энтузіастическимъ характеромъ. Півду Аріону приписывается

<sup>1)</sup> Habc. IX, 27, 2; 30, 12; VII, 21, 9; I, 22, 7.

нскусственная обработка дионрамба для исполненія многододнымъ хоромъ, двигавщимся вокругъ алтаря, на которомъ совершалось жертвоприношеніе (усрої хохдіої). Прособдія были півсни, исполнявшіяся во время процессій и написанныя въ такомъ ритмів, которой нанболье подходиль въ мерному, торжественному маршу, Υποργήματα назывались песни, сопровождавшіяся мемическими плясками. Соотвътствовавшими содержанію пъсни. Именемъ жалачес первоначально обозначались пъсни въ Аполлону и Артемидъ, выражавшія или мольбу объ отвращения золь, или благодарность за оказанныя милости; однаво это название употреблялось и въ более широкомъ значени, обозначая песни въ честь другихъ боговъ, такъ что нельзя уже съ точностью распознать, въ чемъ состоялъ отличетельный характеръ прана. Они пелись при весьма разнообразныхъ событівкь общественной и частной жизни: на войн'в передъ битвою, при отправленіи флота въ экспедицію, на пирахъ и пр. Есть много и другихъ названій песень въ честь определеннихъ божествъ, какъ напр. обтитос въ честь Артемиды (повидимому отъ ея прозвища Обть ), тоодос въ честь Деметры какъ подательницы жатвы (облос-снопъ) и пр. 1). Нъкоторыя изъ нихъ, быть можеть, скоръе принадлежали въ влассу народныхъ песенъ религіознаго харавтера, чёмъ въ гимнамъ, исполнявшимся при богослужебныхъ обрядахъ. Вообще нужно замътить, что гимны пълись не только при жертвоприношеніяхъ и другихъ религіозныхъ обрядахъ, но и при разныхъ другихъ случаяхъ, когда желательно было вымолить покровительство боговъ или поблагодарить ихъ за ниспосланныя инлости. Быть можеть каждый храмь или, по крайней мъръ, важнъйшіе изъ нихъ имъли свои особые гимны съ опредъленными напъвами (уорог).

Религіозныя пѣсни исполнялись обывновенно подъ аккомпаниментъ винары или флейты 2) цѣлыми хорами или солистами (ὑμνφδοί, ὑμνήτριαι, ὑμνητρίδες). Нерѣдко виступало по нѣскольку хоровъ или солистовъ и исполненіе принимало характеръ состязанія, при чемъ побѣдители получали призы. Бывали также и состязанія чисто музыкальныя. Вообще музыка, нодобно пѣнію, составляла обычную



<sup>1)</sup> Πολης. Ι, 88: Αί δὲ εἰς θεοὺς ψόαι χοινῶς μὲν παιᾶνες, ὅμνοι, ἰδίως δὲ ᾿Αρτέμιδος ὅμνος οὕπιγγος, ᾿Απόλλωνος ὁ παιάν, ἀμφοτέρων προσόδια, Διονύσου διθύραμβος, Δήμητρος ἴουλος χτλ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Киеара была особенно употребительна въ культь Аполлона, а флейта въ культь Діониса.

принадлежность богослужебных обрядовь, въ особенности жертвоприношенія, какъ это видно и наъ сохранившихся памятниковъ искусства 1). Музыкальныя пьесы, исполнявшіяся при жертвоприношеніяхъ (προοίμια, προσόλια, προνόμια), отличались строгою опредъленностью композиціи, соотвітственно характеру каждаго культа.

Мы уже замътили, что иногда хоры при исполнении гимновъ совершали движенія вокругь алтаря. Нередко эти движенія принимали харавтеръ настоящей пляски, совершавшейся подъ тавтъ пвнія и музыки. Такое соединеніе пвнія съ пляскою часто встрвчается въ едлинской религіи, начиная съ глубовой древности, и объясняется твиъ, что художественное чувство едлинскаго народа именно въ плискъ видъло наиболъе совершенное выражение того настроенія, которое производила въ человівкі его близость въ божеству при исполнении редигіозныхъ обрядовъ или вообще въ праздничное время 2). Пляска представляла собою гармоническое сочетаніе движеній не только ногь, но и всёхь частей тёла, и обывновенно имъла мимическій, подражательный харавтеръ (Плат. Зак. VII р. 795e), выражавшій значеніе праздника съ наглядностью живой картины. Такъ, напр., критскіе курсты въ своихъ дикихъ вооруженныхъ пляскахъ изображали средства, употребленныя Реею для того, чтобы обмануть Крона и спасти ребенка Зевса отъ участи, постигшей его братьевъ (Страб. Х р. 470). Делосская пляска уерогос изображала выходъ Оесея изъ критскаго лабиринта посл'в убіенія Минотавра (Плут. Өес. 21; Полид. IV, 101). Упоминаются также пляски, представлявшія Крона пожирающаго дътей, Семелу убитую молніей Зевса, привлюченія Діоскуровъ или безуміе Эанта, при чемъ подражаніе доходило до того, что исполнители пляски казались настоящими безумными (Лук. De salt. 83). Содержание плясовъ бралось обывновенно изъ вруга мисовъ, относищихся въ данному культу; но въ некоторыхъ культахъ, особенно въ Ліонисовомъ, отличавшемся живымъ и веселымъ карактеромъ, предметомъ мимическихъ представленій въ пляскахъ уже рано стали служить сцены изъ другихъ миновъ и даже изъ обыденной жизни, при чемъ подражание еще усиливалось соответствующими

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Были, однако, культы (напр. въ Аеннахъ культъ Евменидъ), при которыхъ пѣніе и музыка совершенно не употреблялись.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Подобное же значеніе имѣла пляска у древнихъ евреевъ: вспомнимъ пляску царя Давида предъ кивотомъ завѣта.

представленію переодіваніями участниковъ, и отсюда-то постепенно развились разные виды греческой драмы (см. ниже отд. VI).

Изъ плясокъ военнаго характера, совершавшихся въ вооружении, заслуживаетъ особеннаго упоминанія торріху, встрічающаяся довольно часто и во время праздниковъ служившая предметомъ состязаній. Во время праздниковъ женскихъ божествъ пляски исполнялись обыкновенно дівицами.

Кром'в вышеуказанныхъ родовъ состязаній, тесно связанныхъ съ сущностью богослужебныхъ обрядовъ, на греческихъ праздникахъ были весьма широко распространены состязанія въ различныхъ телесныхъ упражненіяхъ, состоявшихъ или въ управленіи конями и волесницами (ἀγῶνες ἱππικοί), или въ разнообразныхъ доказательствахъ физической силы и ловкости (арбиес роцикой отъ прил. γομνός, такъ какъ участники состязаній являлись совершенно обнаженными). Эти состязанія или игры не были простымъ развлеченіемъ, не имъвшимъ ничего общаго съ религіозными обрядами; они входили въ составъ празднествъ, какъ ихъ существенная часть, и носили священный характеръ. Причина этого кроется въ широко развитомъ эстетическомъ чувствъ еллиновъ, въ глубокомъ пониманіи ими всего прекраснаго и изящнаго. Физическая врасота, сила и ловкость казались имъ божественными дарами, и потому такія упражненія, въ которыхъ эти дары могли быть обнаруживаемы съ особенною ясностью, представлялись имъ однимъ изъ наилучшихъ способовъ выражать свое почтеніе къ божеству и доставлять ему удовольствіе; все, что служило въ развитію и увеличенію прасоты, принимало въ ихъ глазахъ божественный характеръ. «Нетъ высшей слави для человека, -- восклицаетъ Лаодаманть въ «Одиссев» (8, 147), — чёмъ та, что онъ уметь действовать ногами и руками».

Самое учрежденіе нікоторых игръ возводили къ богамъ и героямъ: такъ, Аполлонъ считался учредителемъ Писійскихъ игръ, Гераклъ—Олимпійскихъ; боги и герои, по преданіямъ, принимали участіе въ состязаніяхъ и почти каждый видъ ихъ имѣлъ въ томъ или другомъ геров своего совершеннійшаго представителя. Касторъ отличался въ конномъ ристаніи, Полидевкъ— въ кулачномъ бою Калаисъ—въ двойномъ бітв, Гераклъ—въ панкратіи, Пелей—въ борьбі, Теламонъ — въ метаніи диска, Оссей — въ вооруженномъ бою. И помимо этихъ преданій мы имѣемъ доказательства того, что возникновеніе игръ восходитъ къ глубокой древности: онъ

неоднократно упоминаются уже въ Гомеровскихъ поэмахъ, хотя здёсь не стоять еще въ тёсной связи съ культомъ того или другаго божества: одни состязанія были устроены Ахилломъ на тризн'ь Патрокла (Ил. 23), другія — фэакійскимъ царемъ Алкиноемъ въ честь прибытія Одиссея (Od. 8, 100 сл.). Наградою поб'ядителямъ служили здъсь цънные призы (а́дда), тогда какъ въ историческія времена въ большинствъ случаевъ побъдители получали вънки (аубиес отефаийтая или отефаипфоров); впрочемъ древние говорять, что въ Дельфахъ и въ Олимпіи первоначально также выдавались цённые призы (Павс. Х. 7, 3); въ историческія времена рядомъ съ άγωνες στεφανίται продолжали существовать άγωνες урпраτίται (или άργυρίται, θεματικοί) съ денежными наградами побъдителямъ, особенно часто встрвчающіеся въ императорскую эпоху. Какъ извъстно, особеннаго развитія достигла гимнастика у дорійцевъ, у которыхъ она была красугольнымъ камнемъ въ дёлё восиитанія юношества. Первые побъдители на Олимпійскихъ играхъ почти всв были изъ дорійцевъ.

Что касается до родовъ состязаній, то изъ числа конныхъ Гомеровскія поэмы упоминаютъ только скачку на парныхъ колесницахъ (συνωρίς), къ которой впослѣдствіи были прибавлены разные другіе виды (см. ниже); напротивъ, изъ гимническихъ состязаній въ поэмахъ называются нѣкоторыя такія, которыя позднѣе или совсѣмъ не были въ употребленіи, или встрѣчаются лишь изрѣдка, какъ напр. вооруженная борьба (ὁπλομαχία, Ил. 23, 798—825), стрѣльба изъ лука и метаніе желѣзныхъ лдеръ (Ил. 23, 826 сл.).

Въ историческія времена главными видами гимническихъ состязаній были: бѣгъ, прыганье, метаніе диска и копья, борьба и кулачный бой, а кромѣ того соединенія двухъ или нѣсколькихъ изъ этихъ видовъ — παγχράτιον и πένταθλον. Ета (δρόμος) въ свою очередь подраздѣлялся на нѣсколько видовъ; простѣйшимъ и древнѣйшимъ состязаніемъ быль обыкновенный бтью (στάδιον), при которомъ нужно было пробѣжать въ перегонку опредѣленное пространство, обыкновенно 1 стадій=600 греч. футовъ (Gell. N. A. I, 1, 2), откуда и самое названіе этого бѣга; для юношей (ἀγένειοι), мальчиковъ и дѣвицъ это пространство уменьшалось (Пл. Зак. VIII р. 833с; Павс. V, 16, 2). Въ мѣстностяхъ, гдѣ игры періодически повторялись, устраивалось для бѣга особое, точно вымѣренное ристалище, носившее также названіе στάδιον. Позднѣе введенъ быль двойной бты (δίαυλος), при которомъ нужно было про-

бъжать стадій отъ начала до конца и обратно, и длинный или προδολω ε ωπελεμω ε δολιχος), γ частники котораго (δολιγοδρόμοι)должны были нъсколько разъ (отъ 7 до 12 и даже до 24) объжать стадій. Съ развитіемъ военнаго искусства и ловкости быль введенъ еще был въ вооружени (όπλιτων δρόμος; участники — όπλιτοδρόμοι); существоваль еще особый видь быта, при которомь атлеть становился на колесницу и затвиъ, когда лошади были пущены вскачь, соскакиваль съ нея и состязался въ бъгъ съ лошальми (участники такого бъга назывались аповата, Плут. Фок. 20. или амаβатаг, Павс. V, 9, 2). Наконецъ сюда же принадлежить быз съ факелами. (дантас, дантабоброніа), совершавшійся во многихъ городахъ въ праздники, посвященные богамъ свъта или огня (напр. въ Абинахъ въ праздники Абины, Гефэста, Промебея и оракійской богини Бендиды); участники бъга, держа въ рукахъ зажженные восковые факелы (которые легче могли гаснуть, нежели смоляние), должны были или доб'яжать до цвли, не погасивъ факела (Павс. І, 30, 2), или, пробъжавъ извъстное пространство, передать горящій факель другимь свіжимь атлетамь (Герод. VIII, 98 и мн. др.).

Прызанье (ἄλμα) совершалось такимъ образомъ, что состязавшіеся становились на возвышеніе (βατήρ) и съ него прыгали вдаль, при чемъ обывновенно не дѣлали разбѣга, а только передъ прижкомъ размахивали въ рукахъ свинцовыя гири (ἀλτῆρες) для того, чтобы придать бо́льшій размахъ тѣлу ¹). При этомъ или отмѣчалось бороздой (σκάμμα) пространство, которое слѣдовало перепрыгнуть, или измѣрилась длина прыжка каждаго атлета. По свидѣтельству древнихъ она достигала иногда 50 и даже 55 греч. футовъ.

Дискомъ (δίσχος) назывался металлическій кружокъ, сплющенный по краямъ въ видѣ чечевицы, цѣльный или просверленный по срединѣ. При состязаніяхъ, конечно, всѣ участники брали диски одинаковаго вѣса (средній вѣсъ—ок. 5 фунтовъ). Они становились на небольшое возвышеніе ( $\beta \alpha \lambda \beta i \varsigma$ ) и, размахнувшись изъ всѣхъ силъ (иногда для увеличенія силы размаха употреблялся особый ремень, см. Евст. ad Odyss. IV, 626), старались метнуть дискъ какъ можно далѣе впередъ. Отмѣчалось только мѣсто перваго паденія диска на землю, на рикошеты не обращали вниманія. Съ положеніємъ



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Нѣсколько такихъ άλτῆρες сохранилось до нашихъ временъ, нѣкоторые даже съ надписями.

тъла, принимаемымъ при метаніи, и способомъ размаха знакомять насъ сохранившіяся античныя статуи дискоболовъ.

Искусство метанія колья (ἀκοντισμός) изучалось преимущественно для военныхъ цѣлей, но также входило и въ составъ праздничныхъ составаній. Копье обыкновенно метали въ опредѣленную цѣль, но иногда просто какъ можно далѣе впередъ.

Борьба (πάλη) требовала наибольшаго упражненія и потому составляла существеннѣйшую часть греческой гимнастики, тѣмъ болѣе, что принадлежала къ самымъ любимымъ видамъ состязаній. Она начиналась стоя (πάλη ὁρθή): борцы схватывались другъ съ другомъ и старались или повалить противника на землю, или обезсилить крѣпкимъ объятіемъ, выворачиваніемъ рукъ и т. п. Поваленный на землю могъ всетаки продолжать борьбу до полнаго изнеможенія; но кто былъ поваленъ три раза сряду (τριάζειν), тотъ долженъ былъ отказаться отъ дальнѣйшаго состязанія. Обнаженныя тѣла борцовъ предъ началомъ состязанія намазывались масломъ (ἀλείφεσθαι) и посыпались мелкимъ пескомъ, отъ чего трудность борьбы значительно увеличивалась.

При кулачномо бою (πυγμή) руки бойцовь для усиленія ударовь обвивались ремнями (ψάντες, caestus), которые иногда снабжались еще металлическими пуговицами или шариками (σφαϊρα или μόρμηξ; ремни безъ этого тяжелаго и опаснаго приспособленія назывались мягкими, μειλίχη). Увлеченіе бойцовь сдерживалось предписаніями, по которымь противники не могли таскать или обхватывать другь друга, или пускать въ ходъ ноги. Удары направлялись преимущественно на верхнюю часть тіла противника, такъ что боліє всего страдали лицо, уши и зубы. Бой продолжался съ промежутками до полнаго изнеможенія одного изъ противниковъ. Особенною ловкостью считалось, если боець доводиль противника до изнеможенія только тімь, что парироваль его удары, а самъ не наносиль ихъ.

Пαγχράτιον называлось сложное состязаніе, состоявшее изъ борьбы съ кулачнымъ боемъ, а πένταθλον—соединеніе пяти видовъ состязаній, именно бѣга. прыганья, борьбы и метанія копья и диска 1), при чемъ побѣдителемъ обыкновенно признавался тотъ, кто одолѣвалъ противника по крайней мѣрѣ въ 3-хъ состязаніяхъ, хотя



<sup>1)</sup> Состязанія, входящія въ составъ пентаела, перечисляются въ сабдующихъ versus memoriales. Симон. епигр. 155: αλμα, ποδωχείην, δίσχον, ἄχοντα, πάλην. Схол. Плат. 384: πάλη, σίγοννος, άλμα, δίσχος καὶ δρόμος.

иногда достаточно было и двухъ побъдъ при извъстныхъ условіяхъ.

Древнъйшимъ видомъ конскихъ ристаній быль, какъ мы уже заметили, бегъ колесницъ, запряженныхъ парою (συνωρίς) взрослыхъ коней (ιπποι τέλειοι, άδηφάγοι). Колесницы, употреблявшіяся для ристаній, были двухколесныя, открытыя сзади и очень дегкія, похожія на военныя колесницы героическихъ временъ 1). Для бъга устраивалось особое ристалище (ίπποδρόμος), которое колесницы должны были обогнуть несколько разъ (въ Олимпіи 12 разъ). Въ историческія времена особенно были въ ходу состяванія колесниць, заприженныхъ четверкою (тевритком, Себуос или просто арма) взрослыхъ лошадей, а также и молодыхъ (πώλων άρμα), которыя должны были, коночно, скакать меньше, чёмъ взрослыя; затёмъ были состязанія волесниць, запряженныхь мулами (ήμίονοι; четверка муловь называлась ζεῦγος ονικόν, запряженная ими колесница— $\dot{\alpha}$ πήνη), верховыя скачки на взрослыхъ (ἵππος κέλης) и молодыхъ лошадяхъ (πῶλος χέλης), ристанія съ соскакиваніемъ съ колесницъ (хάλπη, Павс. V, 9, 2) и др. варіаціи. Вообще нужно зам'єтить, что упражненія, требовавшія особаго атлетическаго искусства и ловкости, были вводимы преимущественно въ позднъйшую эпоху и знаменують собою вырождение еллинской агонистики и извращение здравыхъ взглядовъ на назначение гимнастическихъ упражнений и ихъ отношение въ религиозному вульту.

Публичныя состязанія являются значительнымъ расширеніемъ первоначальныхъ праздничныхъ обрядовъ и нерѣдко растягивали продолжительность праздника на нѣсколько дней; но кромѣ ихъ еллины имѣли и разныя другія средства къ увеличенію блеска и пышности своихъ празднествъ, къ доставленію себѣ разнообразныхъ праздничныхъ удовольствій и къ выставленію своихъ общественныхъ и частныхъ богатствъ на показъ иностранцамъ, посѣщавшимъ празднества. То глубокое эстетическое чувство, которымъ были проникнуты греки, ихъ вкусъ ко всему такому, что очаровывало взоры, увлекало воображеніе, производило энтузіазмъ, выставляло въ особенно выгодномъ свѣтѣ человѣческую красоту, — все это имѣло могущественное вліяніе на внѣшнія проявленія ихъ богопочитанія. Ихъ культъ, мало по малу теряя свою первоначальную простоту, сталъ соединяться съ пышными и торжественными



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. ч. I, стр. 39 (изд. 3).

процессіями, ночными празднествами, веселыми пирами и всевозможными развлеченіями.

Первоначальная цёль всякой праздничной процессіи имёла твсное отношение къ культу; это было торжественное шествие жрецовъ и жертвоприносителей, въ которомъ приводились въ храму или алтарю предназначенныя для божества жертвы, приносились ему дары или какіе-либо предметы, имфиніе отношеніе къ его почитанію; на такое назначеніе процессіи указываеть самое названіе ея πομπή отъ гл. πέμπειν (πέμπειν βούς у Исокр. Apeon. § 29, μήλων χνισάεσσα πομπά у Пинд. Ол. VII, 80); шествіе сопровождалось пъснями въ честь боговъ, носившими спеціальное названіе прособия. Но такъ какъ именно такія шествія являлись наиболье удобнымъ случаемъ для обнаруженія праздничнаго блеска и великолбиія, то мало по малу внёшняя ихъ сторона выступила на первый планъ. Въ нихъ стали принимать участіе целые хоры певцовъ и музыкантовъ, государственные магистраты и почетнъйшія лица населенія, эскорты вооруженных всадниковь и гоплитовь и цёлыя толпы народа, въ томъ числё и женщины 1). Въ пропессіяхъ стали носить не только предназначенные для божества дары, но и блестящую храмовую утварь, священныя изображенія, статуи и символы и т. д., и въ некоторыхъ случаяхъ къ торжественнымъ процессіямъ сводилось все значеніе праздника. Празднества, привлекавшія многолюдныя собранія народа для процессій и торжествъ. назывались πανηγύρεις. Участники процессіи обыкновенно им'вли на головахъ вънки изъ растенія, посвященнаго божеству, въ честь вотораго совершалась процессія (напр. плющевые въ праздники Діониса, масличные въ праздники Авины <sup>2</sup>), а въ рукахъ иногда цвъты или вътви растеній; нъкоторыя процессіи и даже пълые праздники отсюда получали свои названія (δενδροφορίαι, θαλλοφορίαι, ώσγοφόρια).



<sup>1)</sup> Cp., напр., описаніе процессіи въ праздникъ Χθόνια въ честь Деметры въ Герміонь у Павс. II, 35, 5: . . . Χθόνια έορτην κατά έτος άγουσιν ώρα θέρους. άγουσι δὲ οῦτως. ήγοῦνται μὲν αὐτοῖς τῆς πομπῆς οῖ τε ἱερεῖς τῶν θεῶν καὶ ὅσοι τὰς ἐπετείους ἀρχὰς ἔχουσιν, ἔπονται δὲ καὶ γυναῖκες καὶ ἄνδρες. τοῖς δὲ καὶ παισίν ἔτι οὖσι καθέστηκεν ἤδη τὴν θεὸν τιμῶν τῆ πομπῆ. οὖτοι λευκὴν ἐσθῆτα καὶ ἐπὶ ταῖς κεφαλαῖς ἔχουσι στεφάνους... τοῖς δὲ τὴν πομπὴν πέμπουσιν ἕπονται τελείαν ἐξ ἀγέλης βοῦν ἄγοντες διειλημμένην δεσμοῖς τε καὶ ὑβρίζουσαν ἔτι ὑπο ἀγριότητος.

Следуеть отметить еще такъ называемыя дефріси или священныя посольства, которыя греческія государства посылали на важнівищіе праздники другихъ государствъ, связанныхъ съ ними узами пломеннаго родства или политическими интересами. Для этой цъли государство избирало одного или несколькихъ представителей (ἀργιθέωροι), которые и должны были отъ его имени принять участіе въ праздникъ жертвоприношеніями и другими способами. Архиосоры при этомъ получали деньги на издержки отъ государства, но не щадили и своихъ средствъ для того, чтобы обставить свое участіе въ торжестві возможно большимъ блескомъ и пышностью. Въ Асинахъ архиссорія для Делосскаго праздника была литургіею зажиточныхъ гражданъ (см. ч. І, стр. 299 изд. 3). Архинеоры брали съ собою цёлые хоры певцовъ и музыкантовъ, богатыя жертвы и пр. Къ нимъ присоединялись, иногда въ значительномъ количествъ, граждане, отправлявшіеся на праздникъ изъ религіознаго чувства, любви къ зрівлищамъ или просто съ меркантильными цёлями, и такимъ образомъ составлялись многолюдныя и блестящія посольства 1).

Библіографію сочиненій, относящихся къ древней музыкъ, даеть S. Reinach. Man. de philol. II crp. 206.—Aem. Reisch, De musicis Graecorum certaminibus capita quattuor, Vindob. 1885. G. M. Schmidt, Diatribe de dithyrambo, Berl. 1845. - Schwalbe, Ueber die Bedeutung des Päan als Gesang d. Apollinischen Cultus, Magdeb. 1847. - H. Flach, Der Tanz bei den Griechen, Berl. 1881.-M. Emmanuel, La danse Grecque antique d'après les monum. figurés, Paris 1896 .- I. H. Krause, Theagenes oder wissenschaftliche Darstellung d. Gymnastik, Agonistik u. Festspiele d. Hellenen, Halle 1835.— Ero oce, Hellenica oder Institute, Sitten und Bräuche der alten Hellas. I. Theil: die Gymnastik und Agonistik der Hellenen, Leipz. 1841. — G. Lehndorff, Hippodromos. Einiges über Pferde und Rennen im griech. Alterthum, Berl. 1876.-I. Bintz, Die Gymnastik der Hellenen, Gütersloh 1878.-L. Grasberger, Erziehung und Unterricht im klass. Altertum, 3 Band, Würzb. 1881. - Fr. Fedde, Der Fünfkampf bei den Hellenen, Progr. Bresl. 1888.-E. Pollack, Hippodromica. Diss. Lips. 1890.-M. Faber, Zum Fünfkampf d. Griechen въ Philol. т. 50 (1891). — G. Kietz, Agonistische Studien. I. Der Diskoswurf bei d. Griechen, diss. Münch. 1892.-Haggenmüller, Ueber d. Fünfkampf d. Hell., Progr. Münch. 1892.-K. E. Henrich, Ueber den Pentathlon d. Griechen, diss. Erlang. 1892. - S. Schiessling, Werthschätzung der Gymnastik bei d. Griechen. Progr. Mies 1892. - F. Mie, Zum Fünfkampf d. Griechen въ Neue Jahrb. f. Phil. т. 147 (1893).



<sup>1)</sup> Ср. у'Плут. Ник. З описаніе посольства Никія на Делосъ.

# отдълъ IV.

## ВРЕМЕНА КУЛЬТА.

ГЛАВА 13-я.

# Греческій календарь.

Обращаясь въ этомъ отдёлё къ краткому обвору греческихъ праздниковъ, мы должны предварительно познакомиться съ употреблявшимися у грековъ способами времясчисленія, такъ какъ періодически повторявшіеся праздники естественнымъ образомъ имъли съ ними тесную связь. Древнейшая религія, состоявшая въ обожаніи силь и явленій природы, должна была обращать большое вниманіе на теченіе небесныхъ світиль, особенно солица и луны, на смвну временъ года и пр. и наблюдать, чтобы религіозныя торжества происходили періодически именно въ тѣ времена года, съ которыми они были связаны первоначально 1). Стражь предъ гиввомъ боговъ требовалъ, чтобы жертвоприношенія и другіе богослужебные обряды совершались именно въ тв дни, въ которые божества, по народному върованію, ожидали ихъ, тьмъ болье, что въ каждомъ мъсяцъ опредъленные дни были посвящаемы опредъленнымъ божествамъ. Даже суевъріе, издревле различавшее счастливые и несчастные дни для всявихъ занятій обыденной жизни, требовало большой точности во времясчисленіи (Гес. Д. и дни ст. 765 сл. съ схол. Провла). Оракулы наблюдали за темъ, чтобы жертвоприношенія и празднества совершались въ опредёленные місяцы, и за упущенія налагали штрафы (Дем. Мид. 53). Огромное большинство названій місяцевь вь календаряхь разныхь греческихь племенъ и государствъ было заимствовано отъ божествъ или такихъ праздниковъ, которые совершались въ эти месяцы. Наконецъ следуеть отметить еще, что во многих государствах жрены или



<sup>1)</sup> Ср. Плат. Зак. VII р. 809 d; Исокр. Apeon. § 30; Циц. de legg. II, 12.

магистраты по дёламъ вульта были епонимами года. Все это указываеть на тёсную связь, въ которой времясчисление грековъ стояло съ ихъ религизными учреждениями, а эта связь издревле заставляла ихъ обращать большое внимание на точное урегулирование времясчисления.

Само собою разумъется, что усовершенствованіе календаря шло медленно, съ постепеннымъ развитіемъ астрономическихъ и математическихъ знаній. Въ древнъйшія времена довольствовались, особенно въ земледъльческомъ быту, приблизительными опредъленіями времени по восхожденію и захожденію небесныхъ свътилъ, состоянію растительности, перелету птицъ и т. п. признакамъ. Гесіодъ совътуетъ начинать жатву при восходъ плеядъ, пахоту—при захожденіи ихъ (Д. и дни 383), или когда слышенъ будетъ крикъ журавлей (ст. 448). Уже Гомеровскія поэмы неоднократно упоминаютъ о годахъ (Ил. II, 329; Од. II, 175 и др.). Такъ какъ теченіе и фазы луны весьма легко поддаются наблюденію и прежде всего должны были обратить на себя вниманіе, то лътосчисленіе по луннымъ мъсяцамъ и годамъ вошло у грековъ во всеобщее употребленіе и за весьма немногими исключеніями сохранилось до временъ христіанства.

Лунный или синодическій місяць (оть новолунія до новолунія) имъетъ 29 д. 12 ч. 44 мин. 3 сек., стало быть лунный годъ состоитъ изъ 354 д. 8 ч. 48 м. 36 сев. и разнится отъ солнечнаго (заключающаго въ себъ 365 д. 5 ч. 48 м. и 17,8 сек.) на 10 дней и 21 часъ безъ нъсколькихъ секундъ. Но точное исчисление минуть и секундъ при несовершенныхъ средствахъ наблюденія могло быть сдёлано лишь весьма медленно, въ теченіе многихъ вёковъ. Первоначально довольствовались приблизительным опредалениемъ луннаго мъсяца въ 29 или 30 дней и луннаго года въ 354 дня, но этоть годь такъ значительно отставаль оть солнечнаго, что уже по истечени короткаго промежутка времени мъсяцы и праздники перестали бы соответствовать темъ временамъ года, на которыя они приходились первоначально. Поэтому явилась надобность найдти способы возможно точнаго согласованія или уравненія лунныхъ годовъ съ солнечными, и этотъ вопросъ въ теченіе многихъ въковъ занималь греческихъ астрономовъ. Обычный способъ согласованія состояль въ томъ, что отъ времени до времени къ обыкновенному лунному году прибавлялся тринадцатый вставной мпсяць (μήν έμβόλιμος), такъ что годъ имъль тогда 384

дня. Первоначально прибавляли этотъ мъсяцъ въ каждому третьему году (τριετηρίς). Η всколько болье точный способъ уравненія приписывается авинскому законодателю Солону (Плут. Сол. 25; Цензор. de d. nat. 18,2): онъ установиль, говорять, восьмильтній циклъ (ονταετηρίς), въ которомъ вставной мъсяцъ прибавлялся въ каждомъ 3-мъ, 5-мъ и 8-мъ году. Во времена Геродота этотъ способъ уравненія лунныхъ годовъ съ солнечными быль общепринять у еллиновъ, и Геродотъ уже отмъчаетъ его несовершенство сравнительно съ египетскимъ солнечнымъ календаремъ: «Египтине, говорить онь, поступають лучше, нежели еллины; ибо еллины по истеченіи 2-хъ літь для согласованія літосчисленія съ временами года прибавляють вставной місяць, а египтяне, считая 12 місяцевъ по 30 дней, ежегодно прибавляють сверхъ этого числа по 5 дней и круговоротъ временъ года совершается у нихъ въ одно и то же время» (П, 4). Впоследствии греческие ученые или старались усовершенствовать октаетериду Солона (Клеострать, Евдоксъ, Ератосоенъ и др.); или вводили новыя системы уравненія. Такъ, современникъ Перикла Метонъ въ 432 г. обнародовалъ новый способъ уравненія, состоявшій изъ 19-літняго ципла (гисандібехастуріс) съ семью вставными місяцами; этотъ способъ во времена Діодора быль уже въ употребленіи въ большинствъ греческихъ государствъ (Діод. XII, 36). Въ 330 г. астрономъ Каллиппъ, другъ Аристотеля, обнародоваль цикль изъ 76 леть, состоявшій собственно изъ 4-хъ Метоновскихъ цикловъ, по истечени которыхъ нужно было пропускать (не считать) одинь день. Еще болве точный способъ уравненія быль предложень около 126 г. до Р. Хр. астрономомъ Гиппархомъ: его цивлъ состоитъ изъ 304 л. и относится къ Каллипповскому такъ же, какъ последній къ Метоновскому, т. е. есть не что иное, какъ четыре Каллипповскихъ цикла, по истечени которыхъ следовало пропусвать одинъ день. Эти цивлы, вавъ слишкомъ большіе и сложные, кавъ кажется, не были приняты греческими государствами для постояннаго употребленія. Повидимому государства предпочитали въ случаяхъ замъченной неисправности календаря убавлять по одному или по нёскольку дней (ήμέραι έξαιρέσιμοι), или прибавлять ихъ, и затёмъ снова пользоваться обычными способами уравненія (Сіс. Verr. II, 52).

По словамъ Плутарха (Сол. 25), еще Солонъ замѣтилъ, что конъюнкція (σύνοδος) луны съ солнцемъ не совпадаетъ съ концомъ послѣдняго (30-го) дня мѣсяца, а происходитъ въ теченіе этого дня,

и что такимъ образомъ часть дня до конъюнкціи относится къ старому мёсяцу, а часть послё конъюнкцін-къ новому; поэтому последній день месяца быль названь [ήμέρα] ένη καὶ νέα. Но такъ вакъ нельзя было начинать новый мёсяць съ средины дня, то въ календаряхъ чередовались мъсяцы въ 30 дней (μηνες πλήρεις) и въ 29 (и. хоїдог); въ последнихъ конечний день приходился до конъюнкціи, но всетаки назывался єї хаі ує́а; первый день м'всяца всегда назывался «новолуніемъ» (чоорпуйа), хотя бы приходился и послъ дъйствительнаго новолунія 1). Дъленія времени на недъли съ особыми названіями для каждаго дня у грековъ не было. Дни только считались по отношенію къ місяцу, разділяясь на три десятка: первый десятокъ былъ временемъ настающаю місяца (ізтаре́ую или άργομένου πρώτη, δευτέρα и т. д. до δεκάτη); следующіе 2 дня назывались ενδεκάτη и δωδεκάτη, а остальные семь дней втораго десятка считались по порядку съ прибавленіемъ словъ «послів десяти», т. е. τρίτη и т. д. до εννάτη επί δέκα; 20-е число называлось είκάς, а съ 21-го начинался новый счеть дней убывающаю (фвічочтос) мъсяца, но въ обратномъ порядкъ, т. е. такъ, что предпослъдній день місяца быль δευτέρα φθίνοντος, 3-й отъ конца-τρίτη φθίνοντος и т. д.; стало быть въ «полныхъ» мёсяцахъ 21-е число было бехат φθίνοντος, a ΒΈ κοιλοι-έννατη φθίνοντος 2).

Таковы были общіе принципы греческаго времясчисленія. Но въ немъ, какъ и во всёхъ другихъ проявленіяхъ жизни, замічается стремленіе отдівльныхъ племенъ и государствъ въ обособленности и самостоятельности: слідуя этимъ принципамъ, каждое государство, а въ нівкоторыхъ странахъ (напр. въ Фокидів, Локридів, Оессаліи) даже отдівльные города или мелкія племена имізли свои особые календари, различавшіеся другь отъ друга временемъ начала года, названіями місяцевъ, иногда системою уравненія и пр. Нужно



<sup>1)</sup> Вообще нужно замътить, что греки подъ именемъ νουμηνία разумъли не самую конъюнкцію, а первое появленіе серпа молодаго мъсяца или просто первый день мъсяца.

<sup>9)</sup> Въ авинскихъ оффиціальнихъ документахъ при счетѣ дней послѣдней трети мѣсяца иногда вмѣсто φθίνοντος встрѣчается выраженіе μετ'εἰκάδας (послѣ 20-го); но счетъ при этомъ, кажется, остается такой же. Въ нѣкоторыхъ другихъ календаряхъ встрѣчается подобный нашему счетъ чиселъ мѣсяца съ 1-го по 30-е. Полидевкъ (I, 63) приводитъ для второй декады названіе μεσοῦντος (вмѣсто ἐπὶ δέκα); но въ прэктикѣ оно, кажется, не употреблялось. Въ авинской государственной жизни дни считались еще по пританіямъ (см. ч. I, стр. 222 взд. 3).

замѣтить, что у древнихъ авторовъ встрѣчается очень мало свѣдѣній объ этихъ мѣстныхъ календаряхъ, за исключеніемъ аттическаго и македонскаго; въ послѣднее время данныя для ихъ изученія значительно пополнились благодаря множеству вновь отврытыхъ надписей, но все еще далеки отъ желанной полноты и точности, такъ что лишь немногіе календари могутъ быть названы окончательно возстановленными.

Что касается до начала года, то имъ служило обывновенно первое новолуніе посль солнцестояній или равноденствій. Такъ, напр., въ Аннакъ годъ начинался после летняго солнцестоянія (около средины іюля, такъ что первый місяць ихъ года соотвітствоваль приблизительно 2-й половинъ іюля и 1-й августа), въ Спартъпослѣ осенняго равноденствія, въ Беотіи-послѣ зимняго солнцестоянія, въ Мегаридъ-послъ весенняго равноденствія и т. д. Названія місяцевь, какь уже было замівчено, въ огромномь большинствъ случаевъ были заимствованы отъ именъ или прозвищъ боговъ, или отъ какого-дибо праздника, приходившагося въ данномъ мъсяцъ. Можно предполагать, что первоначально у еллиновъ было четыре разныхъ календаря: эолическій, сверно-дорическій, южно-дорическій и іоническій, и что изъ этихъ прототиповъ путемъ постепенныхъ измёненій названій місяцевъ развились містные календари племенъ и государствъ, которые въ историческія времена были чрезвычайно разнообразны. Названія місяцевь вы іоническихъ календаряхъ оканчивались обыкновенно на -رفر, а въ другихъ группахъ на -105, хотя были въ этомъ отношении и исключенія (напр. названіе Пачарос или Пачпрос было, повидимому, общимъ для всёхъ группъ, а названія на - ю неоднократно встрёчаются въ календаряхъ эолической группы). Въ нёкоторыхъ государствахъ, преимущественно союзныхъ (напр. у ахейцевъ, въ Фовидь, Локридь и пр.), были въ употреблении упрощенные календари, въ которыхъ місяцы различались просто по счету: μήν πρώτος δεότερος, τρίτος и т. д. Вставные мъсяцы обыкновенно помъщались въ концв перваго или втораго полугодін и назывались именемъ послудняго мусяца даннаго полугодія съ прибавленіемъ δεύτερος или "отерос").



<sup>1)</sup> При разнообразіи системъ уравненія и пунктовъ начала года нисколько не удивительно, что между календарями разныхъ государствъ было большое различіе, мёсяцы одного календаря не всегда соотвётствовали однимъ и тёмъ же мёсяцамъ другого и даже дни мёсяцевъ не совпадали. Такъ, напр., у Оукидида

Въ нижеследующей таблице сопоставлены съ юліанскимъ календаремъ наиболе известные календари изъ разныхъ группъ и кроме того календарь македонскій, который после Александра Великаго былъ принятъ весьма многими азіатскими городами 1). (См. таблицу на стр. 110).

Дъление дня. Сутки (усувинером) у древнихъ начинались съ завата солнца, такъ что состояли изъ ночи и следующаго дня. Деленіе дня и ночи первоначально было только приблизительное; части дня различались по положению солнца, ночи-по течению звъздъ. Гомеръ знаетъ дъленіе дня на 3 части: заря или утро, полдень и вечеръ (ἔσσεται η ην ην η δείλη η μέσον ημαρ.  $M_{\rm A}$ . 21, 111). Впоследствии число такихъ деленій было гораздо больше (см. Полид. І, 68 сл.); чаще всего ночь ділилась на три части, называвшіяся єстероς, μέσαι νύκτες и ордроς, а день на четыре: πρωί, περί άγοραν πλήθουσαν, μεσημβρία κ δείλη. Βωραженіе περί άγοραν πλήвоосах, употреблявшееся въ городскомъ быту для обозначения времени отъ поздняго утра (приблизительно съ 9 ч.) до полудня, было заимствовано отъ того, что въ эти часы рыночная площадь была особенно переполнена народомъ. Философу Анавсимандру приписывается изобрѣтеніе солнечныхъ часовъ (үνώμων), но во всеобщее употребление раздёление сутокъ на часы стало входить только посль Александра Великаго. При этомъ различались часы равноденственные (іспрерічаі), изъ которыхъ каждый составляль 1/24 сутокъ и такимъ образомъ былъ равенъ нашему часу, и часы обывновенные (хагріхаї), изъ коихъ каждый представляль собою 1/12 двйствительнаго дни и действительной ночи въ продолжение целаго года, такъ что летомъ дневние часы были длинне, ночные -- ко-



аттическому Елафеболіону одинъ разъ (IV, 118) соотвітствуєть въ Спарті Герастій, а черезь два года—Артемнсій (V, 19). Еще наглядніе приміръ, приводимый Плутархомъ при опреділеніи дня Платейской битви (Арист. 19): ταύτην τὴν μάχην ἐμαχέσαντο τῆ τετράδι τοῦ Βοηδρομιῶνος ἱσταμένου κατ' 'Αθηναίους, κατὰ δὲ Βοιωτούς τετράδι τοῦ Πανήμου φθίνοντος. Самъ Плутархъ, обративъ винманіе на эту разницу, замічаєть: τὴν δὲ τῶν ἡμερῶν ἀνωμαλίαν οὐ θαυμαστέον, ὅπου καὶ νῦν, διηκριβωμένων τῶν ἐν ἀστρολογία μᾶλλον, ἄλλην ἄλλοι μηνὸς ἀρχὴν καὶ τελευτὴν ἄγουσιν.

<sup>1)</sup> Въ таблицъ каждый греческій мъсяцъ поставленъ между двумя такими юліанскими, которыхъ половинамъ онъ приблизительно соотвътствовалъ: такъ, напр., аттическій Γαμηλιών соотвътствовалъ 2-й половинъ января и 1-й половинъ февраля и т. д.

| Юлівнскій кал.      | Аення.                        | Делосъ.          | Беотія.                      | Дельфи.                   | Македовія.          |
|---------------------|-------------------------------|------------------|------------------------------|---------------------------|---------------------|
| Rangant             | 6. Ποσειδεών.                 | 12. Ποσειδεών.   | 1. Βουχάτιος.                | 6. Ποιτρόπιος.            | 3. Αὐδυναῖος.       |
| dopna it            | 7. Γαμηλιών.                  | 1. Δηναιών.      | 2. Epuatoc.                  | 7. 'Αμάλιος.              | 4. Περίτιος.        |
| Manne               | 7. 'Ανθεστηριών.              | 2. Tepóc.        | 3. Προστατήριος.             | 8. Bύσιος.                | 5. Δύστρος.         |
| Aunkur.             | 9. Έλαφηβολιών.               | 3. Γαλαξιών.     | 4. Oŭo;.                     | 9. <del>O</del> eoξένιος. | 6. Ξανθικός.        |
| Man                 | 10. Μουνιχιών.                | 4. Άρτεμισιών.   | 5. Όμολφος.                  | 10. Ένδυσποιτρόπιος.      | 7. Aprepiance.      |
| TOHE                | 11. Θαργηλιών.                | 5. Ταργηλιών.    | 6. Θειλούθιος.               | 11. Ήράχλειος.            | 8. <i>Azistos</i> . |
| Inorre              | 12. Σκιροφοριών.              | 6. Πάνημος.      | 7. Apriorios.                | 12. Ίλαῖος.               | 9. Hávapos.         |
| ABTVCTT             | 1. Έκατομβαιών.               | 7. Έκατομβαιών.  | 8. Ίπποδρόμιος.              | 1. 'Απελλαῖος.            | 10. Δῶος.           |
| Course for          | 2. Μεταγειτνιών.              | 8. Μεταγειτνιών. | 9. Ilávaµoc.                 | 2. Βευχάτιος.             | 11. Γορπιαίος.      |
| ORTHODE.            | 3. Βοηδρομιών.                | 9. Βουφονιών.    | 10. Παμβοιώτιος.             | 3. Boadóoc.               | 12. Υπερβερεταῖος.  |
| Hoafor.             | 4. Πυανοψιών.                 | 10. 'Απατουρεών. | 11. Δαμάτριος.               | 4. Hpaioc.                | 1. Δτος.            |
| Декабрь.            | 5. Μαιμακτηριών. 11. Άρησιών. | 11. Άρησιών.     | 12. 'Αλαλχομένιος.           | 5. Δαδαφόριος.            | 2. 'Απελλαΐος.      |
| Вставной<br>мъсяцъ: | Ποσειδεών δεύτερος.           |                  | 'Αλαλχομένιος δεύ-<br>τερος. | Ποιτρόπιος δεύτερος.      |                     |
|                     | •                             |                  |                              |                           |                     |

роче, а зимою наоборотъ. Для измѣренія времени употреблядись обывновенно водяные часы (κλεψόδρα).

Одной опредвленной эры для летосчисленія во всей Елладь не было, и этимъ въ значительной степени затрудняется ея хронологія. Историки сперва вели літосчисленіе по поколівніямъ, полагая по 3 поколенія на столетіе (Герод. II, 142), затёмъ по царямъ, жрецамъ или ежегодно смѣнявшимся магистратамъ, бывшимъ епонимами года 1). Сицилійскій историвъ Тимэй, жившій во 2-й половинъ IV и 1-й пол. III в., первый ввелъ лътосчисление по Олимпіадамъ, т. е. четырехлітнимъ промежуткамъ времени отъ одного Олимпійскаго праздника до другого, при чемъ исходнымъ пунктомъ быль празднивъ 776 г. до Р. Хр., когда впервые быль записанъ побъдитель въ бъгъ. Съ тъхъ поръ въ Олимпіи велся полный списокъ побъдителей, хранившійся въ гимназіи; всего было 293 Олимпіады до 394 г. по Р. Хр., вогда Олимпійскія игры по указу императора Өеодосія были уничтожены. По приміру Тимэя вели счеть по Олимпіадамъ Полибій, Діодоръ, Діонисій Галикарнасскій и др. Кром'в того въ поздніващую эпоху въ разныхъ государствахъ было много мъстныхъ эръ, которыя узнаются преимущественно изъ надписей.

Jos. Scaliger, De emendatione temporum, Paris. 1583 und Gen. 1629. — D. Petavius, De doctrina temporum, 2 r. Par. 1607, Antw. 1703.—H. Dodwell, De veteribus Graecorum Romanorumque cyclis, Oxon. 1701. — L. Ideler, Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie, 2 r. Berl. 1825, 2-e изд. Breslau, 1883 (капитальный трудъ). — Redlich, Der Astronom Meton und sein Cyclus. Hamb. 1854.—A. Böckh, Zur Geschichte der Mondcyclen der Hellenen, Leipz. 1855.— Eto ace, Epigraphisch-chronologische Studien, Leipz. 1857.— Eto xee, Ueber die vierjährige Sonnenkreisen d. Alten, Berl. 1863.-A. Faseius, Der attische Kalender, Weim. 1861.-H. Usener, Chronologische Beiträge въ журн. Rhein. Museum т. 34 (1879).—A. Mommsen, Chronologie, Untersuchungen über das Kalenderwesen der Griechen, insonderheit der Athener, Leipz. 1883.—Ad. Schmidt, Handbuch der griech. Chronologie, herausg. von Fr. Rühl, Jena 1888.—G. F. Unger, Zeitrechnung d. Griechen u. Römer by Iw. Müller's Handb. d. klass. Altertumswiss. 1 Bd., 2 изд. 1892.—О мёстныхъ календаряхъ: K. Fr. Hermann, Ueber griechische Monatskunde, Gött. 1844. — Th. Bergk, Beiträge zur griech. Monatskunde, Giessen 1845. - H. L. Ahrens, Zur griech. Monatskunde въ Rhein. Mus. т. 17. — A. Clodius, Fasti ionici, Halle 1882. — Латышевъ, О нъкоторыхъ эолическихъ и дорическихъ календаряхъ, Сиб. 1883.— E. Bischoff, De fastis Graecorum antiquioribus, Leipz. 1884. - O Atleniu cy-TORE: Dissen, De partibus noctis et diei ex divisione veterum, Gött. 1836,



<sup>1)</sup> Вотъ какъ Өукидидъ (II, 2) опредъляеть годъ начала Пелопоннесской войны: Έπὶ Χρυσίδος ἐν ᾿Αργει πεντήχοντα δυοῖν δέοντα ἔτη ἱερωμένης καὶ Αἰνη-

#### ГЛАВА 14-я.

# 0 праздникахъ вообще.

Въ своей повседневной жизни, какъ государственной, такъ и частной, еллины очень часто обращались къ богамъ съ молитвами, жертвопринощеніями и другими религіозными обрядами. Но кром'в такихъ религіозныхъ автовъ, обусловленныхъ теми или другими ближайшими причинами, наиболье уважаемымъ божествамъ посвящались особые періодически повторявшіеся (ежегодно или разъ въ несколько летъ) дни, въ которые въ честь ихъ, для отвращенія ихъ гевва или снисканія милости, совершались различные религіозные обряды и въ которые люди чувствовали себя въ ближайшемъ общенія съ даннымъ божествомъ, чествовали и прославляли его торжественными процессіями, разными зрелищами и т. п. Тавіе дни назывались у едлиновъ вортаї. Уже въ Гомеровскія времена, повидимому, были правильно повторяющиеся праздники 1); но у Гесіода встрвчается только упоминаніе о счастливыхъ и несчастныхъ дняхъ и о посвящении божествамъ некоторыхъ отдёльныхъ дней (I, u  $\partial \mu u$  770 сд. и 802 сд.). Въ историческія времена количество праздниковъ было весьма значительно. Разумвется, не всв праздники совершались одинаково торжественно (какъ это бываеть и у насъ) и не всв дни, въ которые темъ или другимъ божествамъ совершались жертвоприношенія, считались праздничными, подобно тому какъ и у насъ богослужение совершается и въ будни. Значительная часть праздниковъ, въ особенности древнъйшаго происхожденія, была посвящена богамъ, какъ господствующимъ въ природъ силамъ, отъ которыхъ зависвли перемвны временъ года, фазы небесныхъ сввтилъ, атмосферныя явленія, урожан или неурожан, однимъ словомъ всь благопріятныя или неблагопріятныя для человівка явленія природы. Въ другихъ праздникахъ боги чествовались какъ устроители и покровители общественнаго и нравственнаго порядка, а иногда почитались и вмёстё въ томъ и другомъ значеніи, такъ какъ въ

σίου ἐφόρου ἐν Σπάρτη καὶ Πυθοδώρου... ἄρχοντος 'Αθηναίοις. Затвиъ онъ считаетъ  $^{\Gamma}$ оды отъ начала войны, раздъляя каждый годъ на лѣтнее и зимнее полугодія θέρος и χειμών).

¹) Od. 20, 156; 21, 158.

тъхъ же силахъ природы древніе видъли и нравственния существа, то милостивыя, то немилостивыя къ человъку. Далъе совершались праздники въ воспоминаніе историческихъ событій, въ которыхъ боги, какъ казалось, особенно нагляднымъ образомъ проявили свою силу. Наконецъ вслъдствіе общаго върованія, что умершіе люди, пребывая въ подземномъ царствъ, имъли притязаніе не только на почетную память въ потомствъ, но и на дары и жертвы, кромъ частныхъ поминокъ въ средъ отдъльныхъ родовъ совершались въ память усопшихъ и общественные праздники, при которыхъ, конечно, не были забываемы и боги, правившіе въ подземномъ царствъ.

Всв праздники, имвине отношение къ перемвнамъ временъ года или состояній погоды и къ другимъ правильно повторявшимся явленіямъ природы, совершались въ такія времена, которыя соотвётствовали ихъ значенію. Такъ, весною почитались божества свъта и воскресающей жизни природы, преимущественно Аполлонъ и сестра его Артемида; въ следующие затемъ летние месяцы господствующій въ южныхъ широтахъ Европы зной подаваль поводъ въ богослужебнымъ установленіямъ, имѣвшимъ цѣлью отвратить его губительное вліяніе отъ людей, животных и полевых плодовъ; жатва и посвые сопровождались празднествами въ честь Деметры и другихъ боговъ-покровителей земледёлія, при чемъ прославлялись благодъянія земледълія и связанной съ нимъ цивилизаціи; сборъ винограда и разныя фазы винодёлія подавали поводъ къ праздникамъ въ честь Діониса, вульту котораго такимъ образомъ была посвящена преимущественно поздняя осень и зима. Каждое отдёльное явленіе сельской, паступісской или мореходной жизни также сопровождалось религіозными обрядами; а такъ какъ эти явленія во многихъ случаяхъ были тёсно связаны съ определенными временами года (напр. начало и конецъ мореплаванія, выгонъ стадъ на летній кормъ и т. и,) и были общи более или менње значительному кругу людей, то и изъ этихъ обрядовъ могли возникать праздники, пріуроченные къ опредёленнымъ пунктамъ въ году. Празднества, связанныя съ минами или прозваніями божествъ, имъвшими отношение въ явлениямъ природы, совершались въ то время, когда эти явленія происходили подъ греческимъ небомъ; праздники, установленные въ воспоминание историческихъ событій, совершались или въ самый день событія, или въ ближайшее къ нему время и т. д. Такимъ образомъ время каждаго праздника избиралось не по произволу, а опредёлялось тіми или другими віскими причинами. Само собою разумівется, что у еллиновь, какъ и у насъ, случались, кромі того, экстраординарныя празднества, не повторявшіяся періодически, а совершавшіяся только однажды, напр. по поводу побіды, полученія благопріятныхъ извістій и т. п.; особенно много поводовь къ нимъ подавали различныя радостныя событія въ частной жизни, какъ напр. рожденіе, наступленіе возмужалости, бракъ, благополучное возвращеніе изъ продолжительнаго путешествія, избавленіе отъ серьезной опасности и т. п. Число государственныхъ праздниковъ въ разныхъ государствахъ Еллады было различно; въ Авинахъ, по свидітельству самихъ древнихъ 1), было вдвое боліє праздниковъ, нежели въ другихъ государствахъ. Впрочемъ и про Тарантъ говорятъ, что въ эпоху его процвітанія въ немъ было боліє праздниковъ, нежели будней (Страб. VI, р. 280).

Еженедёльнаго праздника, соответствовавшаго воскресенью у христіанъ и субботв у евреевъ, у грековъ и римлянъ не было. За то отдёльные дни місяца у грековъ были спеціально посвящены твиъ или другимъ божествамъ, хотя не вездв однимъ и твмъ же; эти дни не считались праздниками, но въ нихъ и государствами и частными лицами совершались жертвоприношенія (иногда, правда, очень незначительныя) тэмъ божествамъ, которымъ они были посвящены. Причиною посвященія были обыкновенно какія-либо событія изъ жизни боговъ (напр. рожденіе и пр.), связанныя съ данными днями. Первый день місяца быль посвящень всімь богамъ вообще, но кромъ того нъсколькимъ въ отдъльности, именно богу свъта Аполлону, богинъ луны Гекатъ и Гермесу; второй день посвящался, по крайней мърв въ Абинахъ, доброму домону ('Αγαθός δαίμων), третій — Авин'в, какъ Трітоує́νεια; ей же быль посвященъ пятнадцатый день и τρίτη φθίνοντος; четвертый день быль посвященъ Гермесу или Гераклу, пятый - хеоническимъ божествамъ (Гес. Д. и дни 802 сл.), шестой-Артемидь, какъ день ея рожденія, а седьмой по той же причинѣ Аполлону (έβδομαγενής). Восьмой день принадлежаль Посидону, а въ Авинахъ кромф того Өесею, девятый-Геліосу и Рей, двадцатый-снова Аполлону. Последній день посвящался опять Гекате, въ честь которой вечеромъ этого дня выставляли такъ называемые Έκατης δείπνα на перекрест-

Digitized by Google

¹) [Ксен.] О 10суд. устр. Авинг 3, 9; ср. [Плат.] Алкив. II, р. 149 e.

вахъ, гдѣ стояли ея изображенія или алтари. Три послѣдніе дня мѣсяца были спеціально посвящены усопшимъ и подземнымъ богамъ и считались въ государственномъ и частномъ быту тяжелыми (ἀποφράδες или μιαραὶ ἡμέραι). Въ такіе дни воздерживались по возможности отъ всякихъ дѣлъ и предпріятій и всѣ общественныя дѣла пріостанавливались (Дук. Pseudolog. 12); въ Аоннахъ въ эти дни производился только судъ по дѣламъ объ убійствахъ. Кромѣ того были и другіе ἀποφράδες, иногда соединявшіеся съ праздниками (напр. въ Аоннахъ Плинтеріи). Указаній относительно посвященія божествамъ остальныхъ дней мѣсяца не сохранилось.

Праздничное время носило названіе «священном всячія», ієроμηνία, хотя бы продолжалось лишь н'всколько дней или даже одинъ. 
Въ продолженіе іероменіи останавливались вст государственныя 
и частныя діла за исключеніемъ необходим війшихъ или относившихся къ самому празднику, для того, чтобы ничто не нарушало 
всеобщаго мира и праздничнаго настроенія. Для такихъ праздниковъ, которые были постіщаемы иностранцами, какъ напр. для 
Олимпійскаго и другихъ общееллинскихъ, объявлялось чрезъ особыхъ вістниковъ священное перемиріе (єхєхєгріа), иногда на довольно продолжительное время 1).

Способы празднованія были различны, смотря по значенію праздника. Вообще можно сказать, что главными актами, съ которыхъ начинался праздникъ, были жертвоприношенія и другіе богослужебные обряды, которыми люди исполняли свой долгъ относительно божества и которые сопровождались иногда пъснями, процессіями, играми и т. п. Затъмъ обыкновенно начиналось веселье, пляски и пиршества, при которыхъ забывалась обыкновенная простота и скромность повседневной жизни; были, правда, печальные праздники, которые ознаменовывались только прекращеніемъ всъхъ обыденныхъ дълъ и даже постами и воздержаніемъ отъ удовольствій; но такихъ было немного, въ большинствъ же случаевъ праздники были временемъ отдыха 2), веселья и всевозможныхъ

¹) Напр. по свидътельству надписи С. І. Att. І, № 1, перемиріе для празднованія великихъ и малыхъ Елевсиній въ Асинахъ продолжалось по 55 дней.

 $<sup>^2</sup>$ ) «Боги, тронутые состраданіемъ къ человѣческому роду, природою обреченному на трудъ, пишетъ Платонъ ( $3a\kappa$ . II, р. 653c), установили людямъ времена отдохновенія отъ трудовъ въ правильной послѣдовательности праздниковъ и сдѣлали Музъ, ихъ главу Аполлона и Діониса участниками праздниковъ.

удовольствій, въ которыхъ принимали участіе и женщины, покидавшія затворничество своей будничной жизни; дёти освобождались, на праздники отъ учебныхъ занятій, рабы избавлялись отъ работъ, а въ нёкоторые праздники даже пользовались равенствомъ со своими господами, или услугами со стороны послёднихъ; и подобно рому, какъ враждующіе народы въ дни общихъ праздниковъ прекращали военныя дёйствія, такъ и по гражданскимъ законамъ въ такіе дни узники освобождались отъ оковъ, должники—отъ судебнаго преслёдованія со стороны кредиторовъ и т. п., для того, чтобы никто не встрёчалъ препятствія къ участію во всеобщей радости и весельё.

Праздники въ честь боговъ, культъ которыхъ былъ признаваемъ государствомъ, совершались на счетъ государственной казны и были урегулированы законами. Ближайшее завъдываніе ими принадлежало магистратамъ (отдъльнымъ лицамъ или цълымъ коммиссіямъ) постояннымъ или временнымъ.

Съ теченіемъ времени праздники у грековъ становились все многочисленнъе и роскошнъе, но эта внъшняя роскошь далеко не можетъ служить доказательствомъ увеличенія религіозности народа; напротивъ, на то, что не было непремънною принадлежностью культа, а служило только къ украшенію праздника, стали смотръть, какъ на главное и существенное, на праздники стали стекаться не ради почтенія къ божеству, а ради торжественныхъ процессій, игръ и другихъ зрълищъ, или для участія въ праздничныхъ пиршествахъ. Собственно религіозныхъ наставленій, проповъдей и т. п. при праздникахъ, какъ вообще при всъхъ религіозныхъ актахъ, у еллиновъ не было, и все то, что приходилось видъть и слышать присутствующимъ на праздникахъ, имъло скоръе эстетическое вліяніе на нихъ, нежели религіозное.

Jo. Meursii Graecia feriata, sive de festis Graecorum libri VI, Lugd. B. 1619. — M. G. Hermann, Die Feste von Hellas historisch-philosophisch bearbeitet etc., 2 т. Berl. 1801.—D. van Stegeren, De Graecorum diebus festis въ Miscell. philol. fasc. 1, Tr. ad Rhen. 1849. — Rinck, Religion d. Hellenen т. II н др. общія сочиненія по богослужебнымъ древностямъ.

#### ГЛАВА 15-я.

# Четыре общееллинскія празднества.

#### § 1. Общія замічанія.

Обозрвніе праздниковъ, отдільныхъ містностей Еллады мы начнемъ съ четырехъ національныхъ празднествъ, совершавшихся въ Олимпіи, Дельфахъ, Немев и на Кориноскомъ перешейкв, (Исомъ). Первоначально всъ эти празднества, безъ имѣли лишь мѣстное значеніе 1) и только съ теченіемъ времени, благодаря особымъ благопріятнымъ обстоятельствамъ, возвысились до того общееллинского значенія, которымъ пользовались въ историческія времена. Происхожденіе всёхъ ихъ кроется во мракъ доисторической эпохи (хотя въ Гомеровскихъ поэмахъ они не упоминаются), но своимъ возвышениемъ до общенаціональнаго значенія всв они обязаны дорійцамь и вь особенности спартанцамъ: законодателю спартанскому Ликургу вийстй съ Ифитомъ елейскимъ приписывается то устройство Олимпійскаго праздника, которое соблюдалось въ историческія времена; спартанцы же были главными виновниками низверженія кориноскихъ и сикіонскихъ тиранновъ, съ которымъ тесно связано возобновление Исемийскихъ и Немейскихъ празднествъ. Само собою разумвется, что первоначально главной цёлью этихъ праздничныхъ собраній было почитаніе того божества, которому была посвящена данная м'естность; но гимническія и др. состязанія, издавна устраивавшіяся въ честь божествъ во время этихъ праздниковъ, постепенно пріобрали

<sup>1)</sup> К. Фр. Германнъ (Gottesd. Alt. § 49) считаеть возможнымъ распредълить эти четыре праздника между четырым главными еллинскими племенами, такъ какъ Пиейскія игры вмёстё съ Дельфійскимъ святилищемъ издавна стояли въ ближайшемъ отношенія къ дорійцамь, между тёмъ какъ Олимпійскія были связаны въ преданіи съ именемъ Пелопа, родоначальника ахейскаго царскаго дома, Исемійскія — съ національчымъ героемъ іоническаго племени Өесеемъ а основаніе Немейскихъ игръ связывается съ походомъ семи противъ Оивъ участники котораго принадлежали преимущественно къ золическому племени Но дёло въ томъ, что относительно первоначальнаго установленія игръ суще ствуютъ различныя сказанія и мы не можемъ отдать предпочтеніе одному из внихъ передъ другими съ полною увѣренностью въ его справедливости.

такое выдающееся значеніе, что стали считаться существеннъйшею частью празднества, такъ что именно благодаря имъ эти четыре праздника возвысились до значенія общееллинскихъ и до того небывалаго блеска, котораго сами по себъ они никогда бы не имъли. Древивищимъ состязаніемъ, по крайней мърв въ Олимпіи, быль бъгь взапуски на стадіи; но къ нему постепенно, начиная съ VII в. до Р. Хр., присоединялись различные другіе виды состязаній, разнообразіе которыхъ явилось следствіемъ более строгаго разделенія состязающихся по возрастамъ (на дётей, безбородыхъ, мужей и т. д.), введенія различныхъ изміненій и комбинацій въ самыя состязанія, допущенія разныхъ видовъ б'єга на колесницахъ и т. п. Затвиъ кромв гимническихъ и конныхъ состязаній были введены музыкальныя (которыя, впрочемъ, въ Дельфакъ были установлены раньше другихъ состязаній в долгое время были единственными), поэтическія и т. п., такъ что эта часть праздника пріобрътала все большее и большее развитіе и блескъ и стала привлекать участниковъ и зрителей не только изъ собственной Еллады, но и изъ малоазійскихъ, сицилійскихъ и южноиталійских колоній. Большинство государствъ Еллады отправляло священных пословъ (дефоб) для участія въ этихъ праздникахъ. Масса публики съвзжалась не только изъ любопытства и жажды въ зрелищамъ, но и по торговымъ деламъ, такъ вакъ здесь, благодаря стеченію народа, происходила весьма оживленная торговля всякаго рода товарами. Ораторы, поэты и философы прівзжали сюда публично читать свои произведенія, художники выставляли на показъ (ѐтібеіхиоодаї, ѐтібеіξіς) свои произведенія 1), государства обнародовали и выставляли во всеобщее свъдение договоры и другія важныя грамоты, однимъ словомъ эти празднества служили для еллиновъ весьма важными объединяющими центрами, и во время ихъ била влючемъ общееллинская жизнь, заставлявшая забывать хоть на время всю ту многообразную рознь, отъ которой еллины такъ много страдали. Побъда на нихъ считалась величайшимъ счастіемъ и цінилась чрезвычайно высоко. Все сказанное въ наибольшей мъръ относится въ Олимпійскому празднеству, которое далеко превосходило остальныя блескомъ, великольніемъ и многочисленностью собиравшейся публики. Самый блестящій періодъ празднествъ, естественно, совпадаетъ съ временемъ наи-

<sup>1)</sup> Плиній (*H. n.* XXX, 9, 35) говорить даже о настоящихъ состазаніяхъ живописцевъ (certamen picturae) въ Коринев и Дельфахъ.

большаго могущества и процвётанія Еллады, т. е. относится къ V в. до Р. Хр.; но еще и въ римскія времена пользовались они большимъ значеніемъ и уваженіемъ и продолжались до IV в. по Р. Хр.: Одимпійскія игры были прекращены въ 394 г. по распоряженію императора Өеодосія, Исомійскія упоминаются въ посл'єдній разъ при император'в Юліанъ.

Подробности относительно состава, условій и хода состязаній на разныхъ правднествахъ изв'єстны намъ далеко не въ одинаковой степенн. Объ Олимпійскихъ играхъ мы внаемъ гораздо болье, нежели о другихъ, но им'вемъ право думать, что въ общемъ между ними было большое сходство, такъ что по Олимпійскимъ играмъ можемъ заключать и о другихъ, помня только, что посл'яднія значительно уступали Олимпійскимъ въ блескъ и великольпіи.

### § 2. Одимпійскій праздникъ.

Онъ получилъ свое название отъ мъстности, въ которой совершался, именно Олимпін, въ Писатидь, одной изъ областей Елиды. Учреждение его приписывается разнымъ мионческимъ героямъ, преимущественно Пелопу или Гераклу, Причиною того, что нъкоторые признавали Пелопа основателемъ праздника, служили высокія почести, воздававшіяся ему въ Олимпіи: по словамъ Павсанія (У 13, 1), здёсь почитали его настолько выше другихъ героевъ, насколько Зевса выше боговъ; считать же Геракла учредителемъ праздника побудило, въроятно, участіе въ немъ дорійцевъ, переселившихся въ Пелопоннесъ, по преданію, подъ начальствомъ потомковъ Геракла. Затемъ праздникъ, какъ кажется, на некоторое время совершенно прекратился, именно до воцаренія въ Едидъ царя Ифита, современника спартанскаго законодателя Ликурга. По словамъ Павсанія (V, 4, 4), въ то время Пелопоннесъ быль раздираемъ междоусобіями; Ифитъ, обратившись въ оракулу съ вопросомъ о средствахъ въ умиротворенію раздоровъ, получилъ совътъ возобновить Олимпійскій праздникъ и учредить въ Олимпіи культъ Геракла, до того времени считавшагося тамъ враждебнымъ героемъ. Ифитъ, пригласивъ Ликурга въ участію въ исполненіи этого совъта, вмъстъ съ нимъ составиль уставъ священнаго перемирія (ἐχεγειρία), по которому во время праздника должны были прекращаться всё враждебныя дёйствія противъ участвующихъ въ немъ, а вся область, въ которой лежало святилище, какъ принадлежавшая богу и состоявшая подъ особымъ его покровительствомъ, дёлалась неприкосновенною для всёхъ участниковъ праздника, и всё отправлявшеся на него имъли право свободнаго прохода даже чрезъ непріятельскую страну; въ священную область никто подъ страхомъ нроклятія не смёлъ вторгаться вооруженною силою; дружественныя войска, имъвшія надобность пройти чрезъ нее, отдавали свое оружіе на границѣ и получали его обратно при выходѣ изъ области. При наступленіи времени праздника елейцы чрезъ пословъ (отоубофоро) оповѣщали о немъ всѣ греческія государства; въ случаѣ забвенія какимъ либо государствомъ скехиріи они имѣли право налагать на него денежный штрафъ и до уплаты его не допускать государство къ участію въ празднествѣ; это право было однажды примѣнено къ спартанцамъ.

Таковъ былъ уставъ перемирія, приписываемый Ифиту и Ликургу; опъ былъ начертанъ на мізномъ дискі, еще во времена Павсанія (II в. по Р. Хр.) хранившемся въ олимпійскомъ храмі и представляющемъ собою древнійшій изъ извістныхъ намъ греческихъ епиграфическихъ памятниковъ (Павс. V, 20, 1). При вході въ храмъ стояла статуя Ифита, увінчиваемая олицетворенною Ексхирією (Павс. V, 10, 10). Хотя личности Ифита и Ликурга не могутъ быть названы вполні историческими, однако въ преданіи объ установленіи ексхиріи можно признать достовірнымъ участіє Спарты и пріобрітенное ею вліяніе на играхъ; это былъ единственный случай расширенія сферы ея вліянія въ Пелопоннесі мирнымъ путемъ, а не силою оружія.

Мы не можемъ, конечно, шагъ за шагомъ прослѣдить постепенное возрастаніе значенія Олимпійскаго праздника; во всякомъ случав въ тв времена, отъ которыхъ до насъ дошли болье точныя свѣдѣнія, онъ является уже общееллинскимъ, большинство государствъ Еллады принимаетъ въ немъ участіе посредствомъ посылки оеорій, участники состязаній и зрители стекаются отовсюду 1).

<sup>1)</sup> Въ недавнее время (1875—1881) въ мъстности Олимпіи нъмецкою ученою экспедицією произведены были раскопки, увънчавшіяся блестящими результатами для науки: при нихъ были открыти фундаменты почти всёхъ олимпійскихъ зданій, множество памятниковъ искусства (между ними статуя Гермеса, изваянная знаменитымъ Праксителемъ), надписей и пр. Результаты раскопокъ публиковались въ Archäologische Zeitung съ 1876 г. и въ великолъпномъ изданіи «Ausgrabungen von Olympia». Ср. также A. Boetticher, Olympia (см. ниже стр. 128) и статью A. Flasch'a «Olympia» въ A. Baumeister, Denkmäler des klassischen Alterthums т. II (München u. Leipz. 1887).

Со времени возобновленія Олемпійскій праздникъ быль пентетеридою (πεντετηρίς), т. е. совершался чрезъ каждые четыре года (въ началъ и срединъ 8-лътняго цикла изъ 99 лунныхъ мъсяцевъ, распадавшагося на двъ неравныя половины изъ 50 и 49 мъсяцевъ); онъ происходилъ въ первое полнолуніе послів літняго солнцестоянія и во времена своего высшаго развитія продолжался 5 дней; місяцы, въ которые онъ приходился, носили въ елейскомъ календаръ названія 'Απολλώνιος и Παρθένιος. Μъстомъ праздника была "Адть, свищенная містность на берегу ріки Алфея, при впаленіи въ нее ручья Кладея; изъ окрестныхъ высоть одна называлась Олимпомъ, другая, чаще упоминаемая, -- колмомъ Крона (Крочоч). Священная дорога въ 300 стадій (около 50 версть) длиною соединяла эту мъстность съ городомъ Елидою. "Адля была окружена ствною и застроена многочисленными святилищами, изъ которыхъ кромъ храма Зевса особенно замъчательны былв храмы Геры ('Нрасоу) и Матери боговъ (Мутрфоу), кромв того множествомъ алтарей, посвященныхъ разнымъ богамъ и героямъ, совровищницами (в построі), въ которыхъ хранились вклады разныхъ государствъ, и пр. Главный храмъ Зевса, построенный въ V в. до Р. Xp. елейскимъ архитекторомъ Либономъ, представлялъ собою прекрасное создание дорическаго стили, хотя и не столь совершенное, какъ авинскій Парвенонъ. Онъ быль περίπτερος и имълъ 200 олимп. футовъ длины, 86 ф. ширины и 67 ф. высоты. Крыша, состоявшая изъ мраморныхъ плить, отделанныхъ на подобіе кирпичей, была украшена по угламъ стоявшими на треножникахъ позолоченными котлами, а на верху фронтона — позолоченною же статуею Побъды. Рельефъ передняго фронтона, работы художнива Пронія, изображаль Пелопа съ Иномаемъ, готовыхъ вступить въ состяваніе, а на заднемъ фронтонъ представленъ быль художникомъ Алкаменомъ бой лапиоовъ съ кентаврами на свадьбъ Пиривоя; на фризахъ передней и задней сторонъ храма изображены были подвиги Геракла. Внутри храма находилась колоннада, поддерживавшая галлерею, съ которой можно было смотрёть на волоссальную статую Зевса, великольное создание знаменитаго Фидія. Богъ быль представлень въ томъ величественномъ и могущественномъ видъ, въ которомъ онъ изображенъ въ Иліадъ (І. 528 сл.). Онъ сидълъ на тронъ изъ кедроваго дерева, обдъланномъ эбеновымъ деревомъ и богато украшенномъ золотомъ, слоновой костью и драгоцівными камнями. Ликъ его и обнаженныя

руки, ноги и грудь были изъ слоновой кости, волосы и борода изъ чистаго золота, глаза изъ драгопънныхъ камней; изъ золота же быль сделань украшенный изображеніями животныхь и цветовъ плащъ, ниспадавшій съ ліваго плеча на нижнюю часть тіла бога, и обувь; на правой рукв богь держаль статую Победы изъ слоновой кости и золота, а въ лѣвой — скипетръ, расцвъченный разными металлами и украшенный наверху золотымъ орломъ (описаніе статув см. у Павс. V, 11). О силь впечатльнія, производимаго этою статуею, однимъ изъ величайшихъ созданій греческой пластиви, свидътельствують, между прочимь, следующія слова Діона Хрисостома (I в. по Р. Хр.): «вто станеть предъ этимъ образомъ, тотъ забудеть обо всемъ, что огорчаеть и терзаеть человъческую жизнь» (Or. XII р. 400 R). Не удивительно, что храмъ, витщавшій въ себт такое сокровище, быль предметомъ славы и гордости для всёхъ сллиновъ, и что тотъ, кто не видалъ Олимпійскаго бога, считался несчастнымъ!

Предъ святилишами Пелопа и Геры, на одинаковомъ отъ обоихъ разстояніи, возвышался главный алтарь Зевса, подробно описанный Павсаніемъ (V, 13, 5). Онъ быль устроенъ, по однимъ сказаніямъ, Геравломъ Идейскимъ, по другимъ-мъстными героями, жившими на два покольнія позже Геракла. Нижняя ступень его, называвщаяся πρόθυσις, была каменная и имвла 125 греч. ф. въ окружности; къ ней вели съ двухъ сторонъ каменныя лъстницы (ачавающой). На провоск возвышалась остальная часть алтаря, состоявшая изъ золы жертвенныхъ животныхъ, смѣшанной съ водою р. Алфея, и имъвшая 32 ф. въ окружности; къ ней также вели άναβασμοί. Высота всего сооруженія достигала 22 футовъ. На πρόმათ, были сжигаемы части жертвенных животных кром в бедеръ, которыя предавались сожженію на вершинъ алтаря. Входъ на вершину быль дозволень только мужчинамь, тогда какь на провоок могли всходить и женщины, и дввицы. Для сожженія частей жертвенных животных употреблялись исключительно дрова изъ бълаго тополя, такъ какъ, по преданію, самъ Гераклъ употребиль ихъ для сожженія первой жертвы въ Олимпіи.

Кромъ торжественныхъ жертвоприношеній во время праздника, елейцы регулярно по разу въ мъсяцъ приносили жертвы на всъхъ алтаряхъ боговъ и героевъ. Жертвоприношеніями завъдывали такъ называемые θεηχόλοι (по Павсанію одинъ, по надписямъ—нъсколько); кромъ ихъ упоминаются: 2 или 4 μάντεις, избиравшіеся изъ родовъ

Клитіадовъ и Іамидовъ для гаданія по внутренностямъ жертвенныхъ животныхъ, еётүүтсі, спочбофороі, спочбойдаї, раўсірос и ёрдеос (дровянивъ), заботившійся о приготовленіи нужныхъ для жертвоприношеній тополевыхъ дровъ. Этотъ персоналъ, по свидётельству надписей, избирался на двё смёны: на праздникъ и на промежутокъ между двумя праздниками (ретехе́хеіроч), такъ что одни служили только одинъ мёсяцъ, другіе—3 года и 11 мёсяцевъ; такая неравномёрность службы легко объясняется тёмъ, что во время праздника дёла было несравненно болёе, нежели въ промежуточное время.

Олимпійскій праздникъ распадался на двѣ главныя части, священнодъйствія и состязанія; хотя первыя, собственно говоря, составляли существенную часть праздника, а вторыя служили только его украшеніемъ, но, очевидно, первыя въ самихъ еллинахъ возбуждали гораздо менѣе интереса, нежели состязанія, и потому очень мало намъ извѣстны. Разумѣется, главныя жертвы были приносимы Зевсу (βοοθοσία) не только распорядителями праздника и ееорами другихъ государствъ, но и участниками состязаній и зрителями; при этомъ, конечно, не были забываемы и другіе боги и богини. Жертвоприношеніе Зевсу совершалось въ первый день праздника, а со втораго дня начинались состязанія, сначала мальчиковъ, а затѣмъ взрослыхъ.

Первымъ состязаніемъ, быть можеть даже единственнымъ въ теченіе нівскольких Олимпіадъ, быль бюго (бророс) на стадіи, имівшемъ 600 греч. ф. длины. Для каждаго отдёльнаго бёга избирались по жребію изъ общаго числа участниковъ 4 лица, которыя и должны были пробъжать взапуски весь стадій предъ глазами судей, сидъвшихъ на возвышенномъ полукружім у конца стадія побъдители на этихъ отдёльныхъ бъгахъ состязались потомъ другъ съ другомъ, и одержавшій побіду на окончательномъ состязаніи получаль награду, какъ отобщойнус. Первымъ записаннымъ победителемъ (въ 776 г. до Р. Хр.) былъ елеецъ Корозвос. Въ 14-ю Олимніаду (724 г. до Р. Хр.) введень быль двойной бого (δίαυλος), а въ 15-ю Ол.—длинный был (бойгуос). Участники состязанія сначала имъли поясъ на бедрахъ, но съ 15-й Ол. вошло въ обычай состязаться совершенно обнаженными. Въ 18-ю Ол. (708 г.) введены были борьба (πάλη) и пятерное состязаніе (πένταθλον), въ 23-ю (688 г.) — кулачный бой (πυγμή) и съ 33-й Ол. (648) — παγκράτιον. Въ 65-ю Ол. (520 г.) введенъ быль бъгъ въ доспъхахъ (оплитой

δρόμος), именно въ шлемѣ и поножахъ и со щитомъ на рукѣ, впослѣдствіи же только со щитомъ, и притомъ сначала простой, а повже и двойной. Начиная съ 37-й Ол. (632) постепенно вводились отдѣльныя состязанія для мальчиковъ; позже всего былъ введенъ для нихъ παγχράτιον, именно съ 145 Ол. (200 до Р. Хр.).

Конныя ристанія (άγωνες ίππικοί) введены были въ Олимпіи съ 25 Ол. (680 до Р. Хр.); сначала состязались только колесницы, запряженныя четверкою взрослыхь дошадей (їнтюм телейом или άρματος τελείου δρόμος), которыя должны были 12 разъ обогнуть ипподромъ, что составляло, важется, 24 стадія; съ 93-й Ол. (408) введены были состязанія парныхъ колесницъ (їππων τελείων συνωρίς), затвиъ πώλων άρμα съ 99-й Ол. и συνωρίς πώλων съ 128-й Ол. Состязанія колесниць, запряженныхь мулами (ἀπήνη), введены были съ 70-й Ол. и существовали до 84-й Ол. Верховыя скачки на взрослыхъ лошадяхъ (хе́дус) введены съ 33-й Ол. и на молодыхъсъ 131-й Ол. Несмотря на то, что въ Греціи вследствіе дороговизны содержанія лошадей только богатые люди могли им'ять ихъ, въ Олимпію всегда являлось много упряжекъ, такъ какъ хозяину не было надобности самому участвовать въ ристаніи и даже присутствовать при немъ, а между темъ награда присуждалась ему вследствіе чего посылали лошадей въ Олимпію и цари, и тиранны, и богатыя гражданки.

Къ участію въ состязаніяхъ допускались только граждане еллинскихъ государствъ, безукоризненной нравственности и не старше опредъленнаго возраста (προθεσμία); варвары и рабы допускались только какъ зрители, но не могли участвовать въ жертвоприношеніяхъ и состязаніяхъ. Замужнія женщины не допускались въ качествъ зрительницъ и даже подъ страхомъ казни не могли переступать границу священной рощи въ дни состязаній; въ видъ единственнаго исключенія была допущена въ качествъ зрительницы елейская жрица Деметры Хамины, имъвшая даже особое почетное съдалище; дъвицамъ присутствіе на состязаніяхъ не возбранялось (Павс. V, 6, 5; VI, 20, 6).

Устройствомъ состязаній зав'ядывали и награды поб'ядителямъ присуждали такъ называемые «Еллинскіе судьи» (Έλλανοδίχαι), число которыхъ въ разное время было различно: сначала только одинъ изъ рода Ифита, потомъ двое изъ вс'яхъ елейцевъ, дал'я ви наконецъ 10; въ IV в. до Р. Х. въ теченіе н'якотораго времени было по 12 и по 8 елланодиковъ. Эти перем'яны ихъ числа

ставятся въ связь съ измененіями числа филь, на которыя делились елейцы. Елланодики избирались на одну Олимпіаду. Выборъ производился такъ, что сначала народъ большинствомъ голосовъ избиралъ подходящихъ капдидатовъ въ большемъ противъ потребнаго числъ, а потомъ изъ этихъ кандидатовъ избиралось потребное число по жребію. Избранные въ продолженіе 10 місяцевъ изучали въ Елидъ въ зданіи Еддачобікатом, подъ руководствомъ особыхъ «стражей закона» (уорофодахес), все то, что относилось въ ихъ дъятельности, и въ первый день праздника давали клятву правильно исполнять свои обязанности. Для поддержанія порядка во время праздника они имъли въ своемъ распоряжении извъстное число палочниковъ (разбобую или разбофоров, также μαστιγοφόροι, άλύται, подъ начальствомъ άλυτάρχης), которые по ихъ приказанію подвергали провинившихся телесному наказанію. Атлеты за нарушеніе правиль состязаній были наказываемы лишеніемь вънка или денежными штрафами, поступавшими въ казну Зевсова храма <sup>1</sup>). Впрочемъ на приговоръ едланодиковъ можно было апеллировать въ Олимпійскій сов'єть, который им'єль право штрафовать елланодиковъ за допущенныя ими неправильности или злоупотреб**лен**ія.

Желавшіе принять участіе въ состязаніяхъ обязаны были заблаговременно заявлять объ этомъ елланодикамъ и въ первый день праздника давали торжественную клятву (предъ алтаремъ Зевса Оркія въ зданіи совъта, стоявшемъ въ Альтись) въ томъ, что кандидать-чисто еллинскаго происхожденія и безупречнаго поведенія, въ теченіе по крайней мірів 10 мівсяцевъ добросовъстно готовился къ состязаніямъ, въ которыхъ намівренъ быль участвовать, и объщаеть не допускать въ состязаніяхь ничего недозволеннаго. За мальчиковъ давали клятву ихъ отцы или старшіе братья и учители, подъ руководствомъ которыхъ они готовились въ состязаніямъ. Приступавшіе въ состязаніямъ впервне обязаны были, кромф того, заниматься предварительными упражневіями въ Олимпіи въ теченіе 30 дней, а мальчики и молодыя лошади подвергались испытанію (бохірасіа), имівшему цілью устранить изъ ихъ среды взрослыхъ юношей и взрослыхъ лошадей. Приготовленіе атлетовъ къ состязаніямъ состояло, конечно, главнымъ



<sup>1)</sup> Въ Альтисъ у подошвы Кронова холма стоялъ рядъ мъдныхъ статуй Зевса (Ζάνες), сооруженныхъ на штрафныя деньги (Павс. V, 21, 2).

образомъ въ постоянныхъ упражненіяхъ, а кромѣ того въ особой діятѣ: они должны были ѣсть какъ можно больше мяса (ἀναγχοφαγία), воздерживаться отъ вина и пр.

Въ дни состязаній послі торжественнаго жертвоприношенія елланодики, одътые въ пурпуровыя платья и съ лавровыми вънками на головахъ, входили въ сопровожденія глашатаевъ и атлетовъ потаеннымъ отъ зрителей входомъ на стадій и занимали отведенныя для нихъ мъста. По трубному сигналу глашатай объявляль о началь состязанія и призываль состязающихся, къ которымъ одинъ изъ елланодиковъ обращался съ враткою рѣчью; затемъ атлеты по одиночев проходили по стадію, при чемъ глашатай объявляль собранію имя и родину каждаго и спрашиваль, не имъетъ ли вто обвиненія противъ атлета въ томъ, что онъ не свободенъ или не достоинъ участвовать въ состязаніи. Затьмъ жребій определяль, кто съ кемь будеть состизаться. Состизанія происходили по группамъ (τάξεις), по три или по четыре; побъдители въ отдъльныхъ группахъ состязались потомъ между собою и тотъ, кто одерживалъ верхъ надъ противниками въ этотъ разъ, признавался побъдителемъ въ данномъ видъ состязанія. Въ тотъ день побъдитель обывновенно не принималь больше участія въ состязаніяхъ, хотя бывали случаи, что одинъ и тоть же атлеть въ одинъ день одерживалъ двъ или нъсколько побъдъ, что считалось, конечно, большою честью и славой. Если состязающіеся должны были распредёляться попарно, какъ напр. при борьбё и кулачномъ бов, то при нечетномъ числв ихъ одинъ оставался лишнимъ и назывался єфеброс; какъ кажется, атлеты, оставшіеся побъдителями при первомъ состязании попарно, потомъ должны были состязаться между собою, при чемъ въ ихъ число входилъ и ефедръ, и это продолжалось до тъхъ поръ, пока оставался одинъ побъдитель; такимъ образомъ ефедръ, который выдерживалъ однимъ состязаніемъ меньше чёмъ другіе, имёлъ болёе шансовъ на успъхъ, и потому жребій ефедра всегда казался завиднымъ. Во время состяваній играли на флейтв. Состяванія вэрослыхъ происходили обыкновенно въ следующемъ порядке: δόλιγος, στάδιον, δίαυλος, πάλη, πυγμή, παγκράτιον Η ΠΟΕΑΒ ΚΟΗΕΕΗΧЪ ρистаній πένταθλον.

По окончаніи состязанія едланодики вручали поб'єдителю пальмовую вітвь <sup>1</sup>) и приказывали вновь предстать предъ ними въ

<sup>1)</sup> Этотъ обычай существоваль и на другихъ національныхъ праздникахъ,

день торжественной раздачи наградъ. Победителемъ признавался и тотъ атлетъ, противъ котораго не ръшался выступить ни одинъ противникъ (уіхη акоусті). Наградою побідителю на всіль національных праздникахъ служили вънки. Въ Олимпіи вънки стали даваться въ награду съ 7-й Олимпіады; они делались изъ ветвей дивой мыслины (хотогос), по преданію, впервые посаженной здёсь Геракломъ; вътви сръзывалъ золотымъ ножемъ елейскій мальчикъ благороднаго происхожденія, имфвшій еще въ живыхъ обоихъ родителей (άμφιθαλής παῖς); вінки, украшенные білыми повязками, выставлялись сначала на медномъ треножникъ, а позднее на драгоценномъ столе работы художника Колота (Павс. V, 12, 3; V, 20, 1), въ притворъ храма Зевса. Въ день торжественной раздачи наградъ, при врученіи каждому поб'йдителю вінка, герольдъ провозглашаль во всеуслышание его имя и родину. Затемъ победители отправлялись въ такъ называемое бобъемов для жертвоприношеній на 6 алгаряхъ, изъ которыхъ каждый былъ посвященъ двумъ богамъ. При этомъ раздавались побъдныя пъсни и старинный, сложенный Архилохомъ, гимнъ въ честь Геравла и его родственника Іолая, съ извъстнымъ присъвомъ: Τήνελλα καλλίνικε χαῖρ' ἄναξ 'Ηράκλεις. Празднества въ Олимпін заканчивались торжественнымъ пиромъ, который елейская община давала побёдителямъ.

При возвращении на родину побъдителя ожидали еще болъе блестящія почести. Его родственники, друзья и весь родной городъ считали себя прославленными его побёдою предъ лицомъ всей Еллады и выражали свою благодарность всевозможными средствами. Побъдитель въвзжалъ въ родной городъ въ роскошной пурпуровой одеждё на запряженной четвернею колесницё, въ сопровожденіи родственниковъ, друзей и согражданъ, съ радостью выходившихъ ему на встричу; случалось, что для торжественнаго въезда его въ городъ разбиралась часть городской ствин; по объяснению Плутарка (Симп. II, 5, 2) это делалось съ пелью показать, что городъ, вибющій подобныхъ гражданъ, не нуждается въ ствнахъ для своей защиты. Шествіе направлялось въ храму главнаго городскаго божества, гдв победитель слагаль свой венокъ на алтарь. какъ победный даръ. Затемъ устраивался пиръ, во время котораго, какъ и раньше при шествіи, раздавались торжественные гимны въ честь побъдителя, исполняемые многочисленными хорами. Знаменитейтіе поэты, какъ Пиндаръ, Симонидъ и Бакхилидъ, сочиняли такіе гимны и прославили ими многихъ поб'вдителей. Такія

празднества иногда цовторялись въ теченіе ніскольких віть вы годовщину победы. Кроме того благодарныя общины чтили побъдителей и другими наградами, напр. денежными (въ Асинахъ по завону Солона каждый одимпіонивъ получаль по 500 драхмъ, а побъдители на другихъ національныхъ праздникахъ-по 100), проедрією или почетнымъ м'ястомъ при всёхъ празднествахъ и публичныхъ зрёдищахъ, пожизненнымъ содержаніемъ въ пританев и статуями въ общественныхъ мъстахъ. Около 60-й Ол. (540 до Р. Хр.) олимпіоники получили право ставить въ самой Олимпів. для увъковъченія своей памяти, статуи въ повъ побъдителя съ принадлежностями состязанія (напр. съ гирями, дискомъ и т. п.) и съ соотвътствующею подписью, правильность которой контролировалась елланодивами; статуи ивоническія, т. е. съ воспроизведеніемъ чертъ лица самого побъдителя, могли ставиться только посл'в трекъ поб'ядъ (Плин. N. h. 34, 9, 16). Еще во времена Павсанія въ Олимпіи стояло болве 230 статуй, уцілівшихъ отъ грабительства римлянъ.

Bamubāmiā τργμι: Curtius, Adller, Treu, Dörpfeld, Dittenberger, Purgold etc., Die Ausgrabungen von Olympia, Berl. 1881—97.—J. H. Krause, Hellenica, II Th. 1 Bd: Olympia oder Darstellung der grossen olymp. Spiele, Wien 1838.—A. Boetticher, Olympia, das Fest und seine Stätte, 2 Aufl. Berl. 1886.—H. Förster, De hellanodieis Olympicis, Lips. 1879.—Holwerda, Olympische Studien (I: Die Folgenreihe der Festspiele. II: 'Εφεδρεία. III: Pentathlon) fix Archäol. Zeitung 1880—81.—Fr. Mie, Quaestiones agonisticae inprimis ad Olympia pertinentes, Rost. 1888. — Chr. Scherer, De Olympionicarum statuis, diss. Gott. 1885.—O. Puchstein, Der Altar d. Olymp. Zeus fix Jahrbuch d. K. Deutschen Arch. Inst. XI (1896).

#### § 3. Писійскій праздникъ

Послѣ Олимпійскаго праздника второе мѣсто по блеску и значенію занималь Пиеійскій, совершавшійся послѣ 1-й священной войни въ Киррейской равнинѣ близь Дельфъ, у подошвы Парнаса. Начало его восходить къ глубокой древности (по преданію древнихъ музыкальныя состязанія въ Дельфахъ установлены самимъ Аполлономъ послѣ побѣды его надъ дракономъ Пиеономъ), но ранѣе упомянутой войны онъ совершался въ самихъ Дельфахъ, подъ надзоромъ дельфійскихъ жрецовъ, разъ въ 8 лѣтъ (ἐνναετηρίς), и сопровождался только состязаніями киевародовъ, т. е. пѣвцовъ подъ аккомпаниментъ киевары, исполнявшихъ пранъ въ честь Аполлона.

Послѣ взятія Кирры въ Ол. 47, 3 (590 до Р. Хр.) члены дельфійской амфиктіоніи, ведшіе войну противъ этого города, устроили на его вемл'в, посвященной Аполлону, Пиоійскій праздникъ, на которомъ къ состизанію кинародовъ были прибавлены αδλφδίας άγωνισμα καί αὐλῶν (т. е. состязаніе въ игрів на флейтів и въ півній подъ ея аккомпаниментъ), гимническія и конныя (άγων γυμνικός хαὶ ἱππχός), а въ награду побъдителямъ были выданы цънные предметы (адо хропиатіту) 1). Періодъ праздника быль при этомъ оставленъ прежній, т. е. восьмильтній, но уже при второмъ празднованіи въ Ол. 49, 3 (582 г. до Р. Хр.) онъ быль изм'вненъ на четырехльтній (πεντετηρίς), каковымь и остался на все будущее время <sup>2</sup>). Съ тъхъ поръ онъ совершался въ каждый 3-й годъ Олимпіады въ дельфійскомъ місяці Ворхатіоς, соотвітствовавшемъ аттическому Метагитніону (см. стр. 110); кром'в того ежегодно совершались въ то же время малыя Пиоіи. Зав'ядываніе праздникомъ съ 590 г. перешло къ амфиктіонамъ, которые назначали и судей состязаній. При 2-мъ празднованіи (582 г.) были отмінены состязанія авлодовъ и цінные призы, вмісто которыхъ стали раздаваться вънки (άγων στεφανίτης). Они дълались изъ вътвей священнаго лавра, росшаго въ Темпейской долинь, куда за ними отправлялась торжественная процессія; вътви, какъ въ Олимпіи, сръзываль волотымъ ножемъ мальчикъ благороднаго происхожденія, имъвшій въ живыхъ обовхъ родителей. Впоследствии обычай отправляться за лавровыми вётвями, указывавшій на древнюю религіозную связь Дельфъ съ Өессаліей, какъ кажется, былъ оставленъ. Кромѣ вѣнка побълителямъ на Пиоійскихъ состязаніяхъ давались яблоки и разръщалась постановка статуй.

Гамническія и конныя состязанія въ общемъ соотвѣтствовали Олимпійскимъ (хотя въ частностяхъ были нѣкогорыя отличія), но всегда занимали здѣсь второе мѣсто послѣ музыкальныхъ, между которыми на первомъ планѣ стояло исполненіе такъ называемаго Пиеійскаго νόμος'а, т. е. композиціи, составленной по опредѣленной схемѣ и исполнявшейся на флейтѣ однимъ солистомъ съ акъ

<sup>1)</sup> Страб. ІХ р. 421 и 646; Павс. Х, 7, 2.

<sup>2)</sup> Объ этой перемънъ упоминаетъ схоліастъ Пиндара (*Hypoth. Pyth.*). Павсаній, не зная этой перемъны, но зная, что второй праздникъ послъ Киррейской войны быль въ 582 г., относитъ первый къ Ол. 48, 3 (586), и эту опибку повторяетъ большинство новыхъ ученыхъ (другіе относятъ второй праздникъ къ 586 г.).

компаниментомъ нѣсколькихъ другихъ музыкантовъ. Nо́рос состоялъ изъ 5 частей и долженъ былъ представлять борьбу Аполлона съ Пиеономъ и побѣду надъ нимъ. Вообще Пиеійскія состязанія впослѣдствіи были очень разнообразны. По словамъ Плутарха (Quaest. symp. V, 2), за присоединеніемъ трагическихъ состязаній къ существовавшимъ прежде агонамъ флейтистовъ, киеаристовъ и киеародовъ, какъ бы въ открытую дверь ворвалась цѣлая толна всевозможныхъ музыкальныхъ и словесныхъ состязаній (ἀхрофрата).

J. H. Krause, Hellenica, II Th. 2 Band: Die Pythien, Nemeen und Isthmien, Leipz. 1841.—Weniger, Ueber die relig. Seite der grossen Pythien, Bresl. 1870.—Aug. Mommsen, Delphika, Leipz. 1878.

### § 4. Исемійскій праздникъ.

Онъ совершался на Исем'в (Коринескомъ перешейк'в), первоначально въ честь Меликерта, несомнънно финикійскаго божества, которое едлины называли также Палэмономъ и ставили въ генеалогическую связь съ туземными героями; поздне культъ Меликерта, установленный, вфроятно, жившими нфкоторое время на Исомъ финикійскими колонистами, отступиль на задній плань предъ культомъ іоническаго Посидона, введеннымъ здёсь, по преданію, авинскимъ героемъ Оесеемъ, которому прицисывается и учрежденіе состязаній при этомъ праздникъ. Святилище Посидона находилось въ сосновой рощъ у Схинунтской бухты. Послъ переселенія дорійцевъ въ Пелопоннесъ Исомъ принадлежаль кориноянамъ, которые и завъдывали праздникомъ въ историческія времена 1); но авиняне всегда занимали выдающееся положение между участниками празднества и имёли проедрію (напротивъ елейцы были устранены отъ всякаго участія въ праздникъ, Павс. V, 2, 3). Во время тиранніи Кипселидовъ праздникъ не совершался, но затъмъ въ 582 г. былъ возобновленъ и съ тъхъ поръ совершался чрезъ каждые 2 года (т. е. быль трієторіс, подобно Немейскому празднику), въроятно весною каждаго 2-го и 4-го года Олимпіады. Состязанія были гимническія, конныя, музыкальныя и поэтическія.

<sup>1)</sup> Послѣ разрушенія Коринеа Мумміемъ въ 146 г. до Р. Хр. завѣдываніе праздникомъ на время перещло къ сикіонцамъ, но впослѣдствіи, по возобновленіи Коринеа, было возвращено его жителямъ. Павс. II, 2, 2.

Побъдители получали первоначально вънокъ изъ сосновикъ вътвей, потомъ—изъ сельдерея (сейкоо), а въ римскія времена опять сосновий (Плут. Quaest. symp. V, 3).

Krause, yraz. coz. — G. F. Unger, Der Isthmientag und die Hyakinthien br mypn. Philologus r. 37 (1877).

### § 5. Немейскій праздиних

совершался въ Немейской долинв, въ области города Клеонъ въ Арголидъ. Первоначально онъ билъ установленъ, по преданію, аргосцами во время похода Семи противъ Оивъ, въ память малютки Офельта или Аркенора (сына немейского царя Ликурга), умершаго отъ укушенія зміви и принимаемаго новыми учеными за символь растительности, вымирающей подъ вліяніемъ зимнихъ холодовъ или летияго зноя. Такинъ образовъ праздникъ имъль печальный характеръ; впоследствии онъ пришелъ въ упадовъ и только въ 573 г. до Р. Хр. быль возобновлень дорійцами уже въ честь Зевса, при чемъ были установлены и состязанія но образцу Олименистихъ. Къ участию въ праздений были приглашены всв дружественныя государства, преимущественно, конечно, дорическія но до общееллинскаго значенія праздникъ возвысился лишь постепенно, подобно Олимпійскому. Зевсу быль воздвигнуть великолъпний храмъ съ священной рощей, развалины котораго отчасти сохранились до нашихъ временъ. Праздвикъ былъ тріетерическій, т. е. совершался чрезъ каждие два года летомъ, въ месяце Панам'в (поль-августь), во 2-мъ и 4-мъ году Олимпіады 1). Зав'ьдывали праздникомъ первоначально клеонейцы, въ области которыхъ лежало святилище, но около 460 г. до Р. Хр. аргосцы отняли у нихъ завъдываніе святилищемъ и праздникомъ. Ближайшія подробности относительно устройства праздника неизвъстны; состязанія на немъ были не только гимническія и конныя, но и музыкальныя, по крайней мірів въ позднійшія времена. Особенно славились лица, которыя одерживали побъду на Немейскомъ праздникъ послв победь на трехъ другихъ и становились такимъ образомъ періобочікаі. Наградою поб'йдителямъ, по словамъ схоліаста Пиндара

<sup>1)</sup> Кромъ того во времена Павсанія были зимнія Немец, но это быль, повидимому, містими аргосскій праздникь, а не общесилинскій (Павс. II, 15, 2, VI, 16, 4). Есть основаніе предполагать, что містный праздникь совершался ожегодно.

(Hypoth. Nem. р. 425), сначала служилъ масличный въновъ, а послъ Персидскихъ войнъ, въ честь погибшихъ во время ихъ,— въновъ изъ сухаго сельдерея, считавшагося въ древности печальнымъ растеніемъ.

Krause, указ. соч. — G. F. Unger, Die Nemeen въ журналъ Philologus т. 34 (1874) и Die Winternemeen, тамъ же т. 37. — J. G. Droysen, Die Festzeit der Nemeen въ журв. Hermes т. 14 (1879).

#### ГЛАВА 16-я.

# Аоннскіе праздники.

Обратимся теперь къ ознакомленію съ важнѣйшими праздниками, совершавшимися въ отдѣльныхъ греческихъ государствахъ. Ихъ обозрѣніе естественнѣе всего начать съ Аттики, о религіозной жизни которой мы имѣемъ наиболѣе свѣдѣній, а расположить его удобнѣе всего во временной послѣдовательности, по мѣсяцамъ аттическаго года. При этомъ, конечно, мы обратимъ вниманіе только на болѣе важные праздники.

Капитальный трудь объ асинскихъ праздникахъ: Aug. Mommsen, Feste der Stadt Athen im Altertum, geordnet nach att. Kalender. Leipz. 1898.

### § 1. Первая четверть года (Цанасензи и др.).

Первый мъсяцъ аттическаго года первоначально назывался Кромю, а въ историческія времена Έхατομβαιών. Это послёднее названіе произошло, безъ сомнінія, отъ праздника Єхаторівата въ честь
Аполлона, котя о существованіи такого праздника въ самой Аттикі ніть прямыхъ указаній. Праздникъ Крома (въ честь Крона),
отъ котораго происходило древнійшее названіе місяца, по преданію быль учреждень Кекропомъ и совершался 12-го числа; при
немъ весело праздновалось окончаніе уборки полевыхъ клібовъ и
устраивались пиры, при которыхъ, между прочимъ, господа угощали своихъ рабовъ, потрудившихся при жатві. Въ этотъ праздникъ, повидимому, приносились только безкровныя жертвы.

16-го числа совершался праздникъ  $\Sigma$ омоскеста или  $\Sigma$ омоска (или Метойка по Плут.  $\Theta ec.$  24) въ честь Авины, въ память  $\Theta$ есеева соединенія двѣнадцати аттическихъ общинъ въ одно государство (сомоскарьсь). Въ этотъ праздникъ совершалось жертвоприношеніе

богинъ Мира (Εἰρήνη), которое въ V в. было безкровнымъ (Аристоф. Миръ ст. 1019 и схол.); но во 2-й половинъ IV в., по свидътельству надписей, содержащихъ въ себъ счеты суммъ, вырученныхъ отъ продажи шкуръ животныхъ, принесенныхъ въ жертву въ важнъйшіе праздники (τὸ δερματικόν) 1), богинъ Мира приносились большія кровавыя жертвы. Вслъдъ за жертвоприношеніемъ Миру въ надписихъ тоб берратихоб упоминается жертвоприношеніе египетскому богу Аммону, культъ котораго распространился въ Елладъ главнымъ образомъ благодаря славъ его прорицалища (см. о немъ ниже ст. 19 § 1).

28-го числа, въ день рожденія богини покровительницы города Авины Поліады, совершался одинь изъ важнёйшихъ аттическихъ правдниковъ — Пачав учаса въ честь этой богини. Учреждение его относится въ доисторическимъ временамъ и приписывалось Ерихеонію. Первоначально праздникъ, по свидетельству Павсанія (VIII, 2, 1), назывался просто 'Ад учаса, а название Пачад учаса получилъ со времени Оесеева синойкисма. Онъ совершался издревле ежегодно, но со времени Писистрата разъ въ четыре года, въ третьемъ году каждой Олимпіады, праздновался съ особымъ блескомъ и рыш-Παναθηναίων; ежегодный праздникь съ тъхъ поръ сталь называться Пау. та хат' є̀угаото́у или та ріхра́. Великія Папавенэи продолжались нъсколько дней (по счету А. Моммзена девить, съ 21 по 29 число). Въ первые дни праздника совершались разния состязанія,гимническія, конныя и музыкальныя; участники д'влились по возрасту на три группы: таїбес, аде́уегог (безбородые, т. е. юноши) и άνδρες; въ числъ состязаній упоминаются: στάδιον, δίαυλος, δόλιγος, πένταθλον, πάλη, πυγμή, παγκράτιον, πυρρίγη и др.; κъ нишъ же относилась дантабоброніа, т. е. біть съ факелами, совершавшійся во время ночнаго празднества (παννογίς) и состоявшій въ томъ, что молодые люди съ зажженными факелами бъжали въ перегонку отъ алтаря Ерота въ Академія по внішнему Керамику, передавая эти факелы изъ рукъ въ руки; победителемъ признавался тотъ, кто первый достигаль цели, не погасивь факела; это было очень трудно, такъ какъ факелы были восковые и при быстромъ бъгъ легко гасли. Былъ еще адо водором, состоявший въ маршъ и военныхъ упражненіяхъ вооруженныхъ воиновъ, раздёленныхъ по



<sup>1)</sup> C. I. Att. II, 2, No 741. Dittenberger, Syll. inscr. Gr. No 374.

филамъ и отличавшихся ростомъ, силою и красотою. Устройство пиррими, лампадодромін и евандрія принадлежало къ числу круговихъ литургій <sup>1</sup>).

Конныя состязанія также были очень разнообразни; въ числь ихъ упоминаются, напр., состязанія їнтом Себуєї абпраў (на нары вдоволь вдящихъ, т. е. взрослыхъ лошадей), Себуєї помікф, портикф, подертикф, подертикф, кабуті и др. Наконецъ упоминаются состязанія трієръ (чебу арідда) въ Пврэв, происходивнія въ последній день праздника.

Музывальныя состязанія рано вошли въ составъ Папафенейскаго правинества. Еще Писистратомъ было установлено, чтобы рансоды исполняли на великихъ Панавензяхъ Гомеровскія поэмы въ опредвленномъ порядив и очереди; Периклъ присоединилъ состязанія флейтистовъ, игроковъ на вноаръ (хідарістаї) и проковъ съ аккомпаниментомъ киоары (хідарфбоі); эти состязанія происходели въ нарочно для некъ ностроенномъ зданін 'Осбесоу. Для заввливанія всёми состязавінми выбирались 10 авдовется, по одному изъ каждой филы, на 4 года, отъ однихъ великихъ Панаеенэй до следующихъ. Наградами за победи из музыкальныхъ состязаніяхъ служили золотие въшки и денежные призы (до 600 драхиъ), а первому и второму побъдителямъ въ гимпическихъ и конныхъ состязаніяхь-масло оть священных оливь (порісь) въ весьма значительномъ количествъ, въ изящныхъ, украненныхъ рисунками сосудахъ 3); награда за побъду въ гонкъ тріеръ, назначавшаяся филамъ, а не отдёльнымъ тріерархамъ, состояла въ извёстной суммъ денегъ, часть которыхъ отделялась для жертвоприношения Посидону. За побъду въ адо вособріає филы получали быковъ нівною въ 100 др., а отдъльные побъдители – щиты (Ар. Ав. пол. 60).

Самую важную и блестящую часть праздника составляла проис-

<sup>1)</sup> Ср. ч. І, стр. 296 (изд. 3).

<sup>3)</sup> Первый побъдитель получаль впятеро болье масла, чъмъ второй; напр., первый побъдитель въ состязани безбородыхъ въ бъгъ получаль 60 амфоръмасла, второй — 12; первый побъдитель въ томъ же состязании мальчиковъ — 50, второй — 10 и т. д. Самое большое количество насла (140 амф.) выдавалось за побъду їππων ζεύγει άδηφάγω. (Росписаніе наградъ сохранилось въ надписи С. І. А. ІІ, 965). Нъсколько вазъ, въ которыхъ выдавалось масло, сохранилось до нашихъ временъ; на нихъ надписывались слова τῶν ᾿Αθηνηθεν ἄθλων εἰμί и пмя архонта епонима, при которомъ одержана была побъда. Верховное завъдываніе панаеенэйскими наградами принадлежало совъту и казначею военныхъ суммъ (Арист. Ав. пол. 49, 3).

ходившан 28-го числа торжественная процессія (πομπή), въ которой богинь приносился петдос, роскошная одежда для статуи, вытканная избранными авинскими гражданками (ерүсстілся), по одобренному совътомъ (повдиве судебной палатой) проекту (Арист.  $A_{\theta}$ . пол. 49), подъ наблюденіемъ авловетовъ (ibid. 60). Работу начинали за 9 мъсяцевъ до Панасеной, въ послъдній день мъсяца Піанопсіона, посвященный Авинв-Работницв ('Ерүачт), избранныя дввочки άρρηφόροι (см. о нихъ ниже § 4). На шафранномъ фонв ткани изображалась битва съ гигантами, гдв Аоина является побъдительницею дикихъ и враждебныхъ богамъ силъ, а также славныя двянія изъ отечественной исторіи, гдв сыны Авинъ являли себя достойными славы своихъ предковъ. Этотъ πетдос развешивался въ видъ паруса на модели корабля и въ такомъ видъ провозился изъ внъшняго Керамика по главнымъ улицамъ и площади города въ аврополь въ святилище богини. Въ процессіи участвоваль весь авинскій народъ со всёмъ, что у него было прекраснёйшаго и почетнъйшаго. Жрецы и служители культа вели множество разукрашенных жертвенных животныхъ, благородивишія двищы несли въ корзинатъ и сосудать священные предметы (хаупфорог), благороднъйшіе и красивъйшіе старци шествовали съ оливковыми вътвями (δαλλοφόροι), въ бълыхъ одеждахъ и съ вънками на головахъ; далъе въ процессіи участвовали взрослые граждане и юноши въ военномъ платъв, съ копьемъ и питомъ, всадники въ блестящемъ вооружении подъ предводительствомъ гиппарховъ, наконецъ всв побъдители въ предшествовавшихъ состязаніяхъ. Вольноотпущенники и метойки, жившіе въ странѣ богини подъ покровительствомъ ея законовъ, также принимали участіе въ процессіи, но лишь въ служебныхъ роляхъ, соответствовавшихъ ихъ подчиненному положенію: метойки-мужчины несли сосуды съ жертвенными иеченьями, ихъ жены — сосуды съ водою, незамужнія дочери вонтики или стулья за знатными гражданками; на обязанности вольноотпущенниковъ лежало украшеніе улицъ и площади, по которымъ проходила процессія, дубовыми вътвями. Иностранныя государства, именно авинскіе колонисты и союзники, принимали участіе въ празднивъ посредствомъ торжественныхъ посольствъ (θεωρίαι), привозившихъ богинъ дары и жертвы и также участвовавшихъ въ процессіи. Въ У в. до Р. Хр., въ эпоху процебтанія авинской гегемоніи, каждый союзный городъ обязань быль доставлять по быку и по двъ овцы для жертвоприношенія на Панаоенэйскомъ праздникъ. Этимъ торжественнымъ жертвоприношеніемъ (ἐхατόμβη) на акрополѣ заканчивалась процессія. Съ ея составомъ и пышностью можно познакомиться по сохранившимся рельефамъ, изваяннымъ учениками Фидія подъ его ближайшимъ руководствомъ и нѣкогда украшавшимъ собою фризы Пареенона 1). Послѣдній день праздника съ его великолѣпною процессіею былъ нагляднымъ представленіемъ какъ могущества самой богини, такъ и доблести, процвѣтанія и богатства покровительствуемаго ею народа.

Относительно ежегодныхъ или малыхъ Панаееней нельзя опредълить съ полною достовърностью, въ какой мърв онв соотвътствовали великимъ. На нихъ также происходили состязанія, только, конечно, не столь многочисленныя и разнообразныя 2), была и процессія и παννοχίς; пеплосъ богинъ съ конца IV в. также приносился ежегодно (Діод. ХХ, 46). Съ подробнымъ рослисаніемъ богослужебных обрядовъ, совершавшихся въ малыя Панавензи, знакомить насъ сохранившаяся (не вполнъ) надпись С. І. Att. II, 163, относящаяся ко 2-й половин IV в. до Р. Хр. и содержащая въ себъ уставъ для ієропосої, завъдывавшихъ этимъ правдникомъ: они должны приносить одну жертву на ареопагѣ почитающимся на немъ божествамъ, другую на акрополъ - Авинъ, какъ богинъ здравія ('Αθηνά Υγίεια); изъ мяса жертвенныхъ животныхъ онп должны отдёлять части пританамъ, архонтамъ, казначеямъ совровищъ богини, стратегамъ, таксіархамъ, устроителямъ процессіи, капефорамъ, себъ и всъмъ анинянамъ; ночью устраивалась веселая παννοχίς, а на другой день съ восходомъ солнца — процессія, которою также завъдывали ієропосої; особыя суммы назначались для покупки коровъ, изъ которыхъ лучшія приносились въ жертву Анин В Поб'єдь ('А. Nіхη) и Аннь Поліадь на ен большомъ алтарь, и мясо ихъ разделялось народу по демамъ (хреачоріа).

Второй мѣсяцъ Мεταγειτνιών получиль свое названіе отъ праздника въ честь Аполлона Мεταγείτνιος (Сосѣдскаго); это прозвище Аполлона, праздникъ и названіс мѣсяца были, повидимому, весьма древ-

<sup>1)</sup> См. о нихъ A. Michaelis, Der Parthenon, 1871 (тексть и атлась); L. von Sybel въ Baumeister's Denkmäler d. klass. Alterthums п. сл. Parthenon и др.

<sup>2)</sup> Упоминаются порридіста: (Лис. апол. дородох.) и адоог єдачдрія; (Оувид. V, 56). На такъ называемыхъ Панавенейскихъ вазахъ (см. прим. на стр. 134) чаще всего встръчаются имена архонтовъ третьяго года Олимпіадъ, но попадаются и вазы съ именами архонтовъ другихъ годовъ, отвуда очевидно, что онъ выдаванись и въ малыя Панавенен.

няго происхожденія и встрѣчаются не только у іонійцевъ, но и у дорійцевъ въ формѣ Пεδαγείτνος. Въ Анинахъ въ теченіе этого мѣсяца не было особенно важныхъ праздниковъ.

Въ третьемъ мъсяцъ, носившемъ название Вопброисом (отъ праздника Волбооціа) совершался 5-го числа праздникъ поминовенія усопшихъ подъ именемъ Геческа, Nереска (отъ имени богини Nереск) или Нахоска съ жертвоприношениемъ богинъ Земли. На слъдующий день праздновалась Мараоонская побъда и совершалось поминовеніе по убитымъ въ этой битв в воинамъ 1). Изв встно, что передъ битвой аниние, моля о помощи Артемиду-Агротеру, объщали принести ей въ жертву по козъ за каждаго убитаго врага, но такъ какъ убитыхъ оказалось слишкомъ много, то решено было ежегодно приносить въ жертву по 500 козъ, что и исполнялось архонтомъ-полемархомъ 6-го Боедроміома. У Демосеена (Ол. III, § 31) и въ надписяхъ упоминается вооруженная процессія (порту έν δπλοις), совершавшаяся въ день этого праздника. Въроятно на слівдующій день (7-го числа) совершался праздникъ Вопорощи въ честь Аполлона, какъ помощника въ битвахъ ('Απ. Βοηδρόμιος). Самымъ важнымъ праздникомъ въ Боедроміон в были 'Елеобічка или селикія мистеріи въ честь Деметры, совершавшіяся въ теченіе почти 2-хъ недель въ городе и въ Елевсине. Первая, городская половина празднествъ продолжалась съ 13-го по 19-е число; здёсь совершались и такія празднества, которыя лишь визинимъ образомъ были связаны съ Елевсиніями, какъ напр. жертва Демократіи, праздникъ Асклепія и пр. Но обо всемъ этомъ мы скажемъ тамъ, гдъ будеть рычь вообще объ Елевсинскихъ мистеріяхъ (см. ниже отд. V, гл. 20 § 2).

C. Hoffmann, Panathenaikos, Cassel 1835. — Petersen, Die Feste der Pallas Athene, Hamb. 1835. — H. A. Müller, Panathenaica, Bonn 1837.—Breuer, De musicis Panathenaeorum certaminibus, Bonn 1868. — Латышев, Пъ вопросу о культь Аммона въ Аеннахъ, Жури. М. Н. Пр., япварь 1881.



<sup>1)</sup> Битва произошла 17-го числа Метагитніона, но празднованіе побъды совершалось не въ самый день битвы, а было соединено съ ближайшимъ праздникомъ поминовенія усопшихъ и съ днемъ, посвященнымъ Артемидъ.

§ 2. Вторая четверть года (Піанопсія, Оссмофорія, Апатуріи, сельскія Діонисіи и др.).

Четвертий місяць Подуофію 1) получиль названіе оть праздника Посмофіс, совершавшагося 7-го числа въ честь Аполлона, какъ бога света и тепла, способствующаго созреванию плодовъ. Свое названіе праздникъ нолучиль оть того, что въ день его варили разные овощи, — чечовицу, бобы и пр. (ἔψησις τῶν ὀσπρίων) и подносили Аполлону въ знавъ благодарности за дарование ихъ людямъ. Начатки плодовъ приносились богу также въ форм в егресточи, -- оливковой или лавровой вътви, обвитой шерстью (ε ρια) и обвъщанной плодами и сосудцами съ масломъ, медомъ и виномъ; иресіону, подносимую отълица государства, несъ въ торжественной процессіи мальчикъ, имъвшій въ живыхъ обонхъ родителей (παῖς ἀμφιθαλής), къ храму Аполлона, гдъ она ставилась въ качествъ приношенія. Отдельныя семьи также посвящали божеству иресіоны, которыя выставляли у дверей домовъ. Вивств съ Аполлономъ или Геліосомъ почитались при этомъ богини времень года (Драг), которыхъ авиняне признавали въ числъ двукъ (а не трехъ, какъ въ другихъ государствахъ) подъ именами Θαλλώ и Αόξώ, намекавшими на то, что эти богини производили пвътеніе и созръваніе плодовъ.

Въ тоть же день совершались въ честь Діониса и Аеины Скирады Оσχοφόρια, учрежденныя въ благодарность за дарованную людямъ жатву винограда и маслинъ и получившія свое названіе отъ виноградныхъ вѣтвей съ гроздьями <sup>2</sup>), игравшихъ роль при этомъ праздникѣ. Именно, παίδες ἀμφιθαλεῖς, избранные въ числѣ двухъ отъ каждой филы, съ виноградными вѣтвями (ὅσχοι или ὧσχοι) въ рукахъ совершали бѣгъ отъ городскаго храма Діониса въ храму Аеини Скирады въ Фалерѣ. Побѣдителю въ бѣгѣ подносились φιάλη πενταπλῆ или πενταπλόα съ смѣсью изъ вина, меда, сыра, муки и масла, и побѣдитель долженъ былъ вкусить этой смѣси. Для всѣхъ участниковъ въ бѣгѣ устраивали обѣдъ избранныя знатныя гражданки (αί δειπνοφόροι). Затѣмъ процессія, въ которой побѣдитель въ бѣгѣ занималъ почетное мѣсто, возвращалась въ городъ съ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Такую форму имбеть названіе этого місяца вь аттических надцисяхь, тогда какь у авторовь обычная форма Πυανεψιών и Πυανέψια. Значеніе обінкь формь одно и то же (ср. εψω и όψον). Πύανοι собств. означаєть бобы (= χύαμοι).

<sup>2)</sup> Γεςμχ. Π. ς... ώσχοι· τὰ νέα κλήματα σὸν αὐτοῖς τοῖς βότρυσι.

пънісмъ нівсенъ въ честь Діониса, называвнияся обхороровко рабор; хоромъ предводительствовали двое юношей въ жевскомъ одбинін съ виноградными вътвями въ рукахъ. По прибытіи процессіи въ храму Діониса совершалось жертвоприношеніе, которымъ завідываль родъ Фиталидовъ.

При Піанопсіяхъ и Осхофоріяхъ видную роль играли воспоминанія о возвращеніи Өесея съ Крита послі убіенія Минотавра: при вареніи овощей вспоминали, какъ Өесей со своими спутниками, возвратившись изъ Крита, отобідаль остатками дорожныхъ запасовъ и принесъ благодарственную молитву Аполлону; устройство иресіоны связывалось съ преданіемъ о томъ, что Өесей съ спутнивами посвятиль въ храмъ иресіону въ благодарность за благополучное возвращеніе; бізгъ осхофоровъ, по преданію, быль учрежденъ въ память встрічи Өесея жителями Авинъ въ Фалері; сі беличофоро напоминали матерей тіхъ юношей и дівниць, которыхъ Өесей возиль на Крить, а переодівніе 2-хъ юношей въ процессіи въ женское платье связывалось съ преданіемъ о томъ, что Өесей взяль съ собою двухъ мальчиковъ, переодітыхъ въ женское платье, вийсто дівниць (Плут. Өес. 22 и 23).

Въ следующие дни (съ 8-го числа) совершалось прямо въ честь Өесен празднество Өпсеїа, учрежденное со времени перенесенія костей Оесея съ о. Скироса Кимономъ (469 до Р. Хр.) и принадлежавшее къ числу важивничкъ абинскихъ праздниковъ. Оно состояло, кром'в большаго жертвоприношения отъ вмени государства, главнымъ образомъ изъ разнообразныхъ состязаній, которыми завъдывалъ ежегодно избираеный агоноветь. Въ числъ состязаній уноминаются: дантабоброніа, во а обріа, во отбі швинхъ отборныхъ воиновъ и всадниковъ, состязанія трубачей и глашатаевъ. Участники состязаній разділялись по возрасту на пять отділеній: παίδες τῆς πρώτης, δευτέρας Η τρίτης ἡλιχίας, παίδες έχ πάντων, ἄνδρες. Βτ болъе позднія времена видное участіе въ праздникъ принимали ефебы. Въ ефебовскихъ надписяхъ Оесеевъ праздникъ ставится рядомъ съ поминальнимъ празднествомъ Епітафіа, которое совершалось въ намять гражданъ, цавшихъ въ битвахъ, и сопровождалось лампадодреміею и б'йгомъ ефебовъ въ полномъ вооруженія (ἐν ὅπλοις).

Непосредствение за описанными празднествами начинались Остроформ въ честь Деметры, продолжавнияся 5 дней, съ 9-го по 13-е число. Это было такое время (по нашему календарю приблизи-



тельно конецъ октября), когда годовой кругъ земледъльческихъ работъ былъ вполнъ законченъ и земледъльцы начинали спокойно пользоваться дарами, которыми человекъ быль обязань богинъ земледълія; поэтому было совершенню естественно именно въ это время выражать ей благодарность за благодъяніе, оказанное введеніемъ земледёлія, какъ основанія подчиненной законному порядку осъдлой жизни людей (на это именно указываетъ прозвание богини Осорофорос). Праздникъ совершался исключительно авинскими гражданками, жившими въ законномъ бракв и отличавшимися хорошимъ поведеніемъ; мужчины и дѣвицы къ нему не допускались, почему и этотъ праздникъ иногда называется мистическимъ, хотя отъ мистерій въ собственномъ смыслё онъ отличался тымь, что для участія въ немь не было надобности въ особомъ посвящении и въ самыхъ обрядахъ праздника не было ничего мистическаго. Въ основании допущения въ праздниву исилючительно замужнихъ женщинъ лежала, въроятно, та мысль, что бракъ есть одно изъ важнейшихъ установленій культурной жизни. Участницы праздника выбирали изъ каждаго дема по двв наиболве уважаемыхъ и зажиточныхъ гражданки для совершения священныхъ обрядовъ отъ имени гражданокъ своего дема; избранныя обязаны были угощать гражданокъ дема обедомъ, что считалось литургіею. Верховное же руководство всеми обрядами принадлежало жрицъ Деметры. Въ первый день праздника, носившій названіе Στήνια, женщины собирались въ определенномъ пункте и все виъсть отправлялись въ мъстечко Галимунтъ на мысь Коліадъ (близъ Фалера), при чемъ по дорогѣ и по прибытіи на мѣсто обмънивались шутками и насмъшками (какъ при процессіи въ праздникъ Елевсиній, см. ниже гл. 20, § 2). Въ храмъ Деметры въ Галимунтв на следующій день совершалось празднество, которое собственно называлось Өвөрөфорга, а затымъ 11-го числа участницы праздника возвращались въ Абини (почему этотъ день назывался аνοδος), гдв праздникъ продолжался; следующій день, т. е. 12-е число, женщины проводили въ печали и поств (употеба), при чемъ въроятно въ этотъ день совершалось особое очистительное жертвоприношеніе (схол. Лук. Dial. mer. II, 1), а 13-го совершалось вы**пеупомянутое** угощеніе женщинъ распорядительницами, при чемъ вездъ царило непринужденное веселье, игры, танцы и пр.; этотъ день носиль название καλλιγένεια (τά) отъ прозвища Деметры, какъ матери прекрасной Персефоны. Въ заключение праздника приносился богинь подъ названіемъ ζημία жертвенный даръ для отвращенія ея гніва за проступкя и прегрішенія, которыя могли быть сдівланы въ праздникъ.

Въ 20-хъ числахъ этого же мъсяца 1) совершался древній общеіоническій праздникь 'Апатооріа въ честь Зевса и Авины. Названіе праздника, которое самими древними невърно производилось отъ слова апат (Герод. І, 147), происходить, безь сомивнія, оть а copulativum и πατήρ и значить то же, что офокаторіа; праздникъ служиль главнымь выражениемь религиозной связи фратрій. Правдничныхъ дней было собственно три, изъ которыхъ каждый отличался особымъ названіемъ: первый день назывался бортека (или бортіс) отъ вечерняго пиршества членовъ фратрій, которому, конечно, предшествовало жертвоприношеніе; второй день назывался ανάρρυσις (πο οδη ясненію схол. Арист. Axapu. 146: από τοῦ αναρρύειν τοῦ θύειν), τρετία— ήμέρα κουρεῶτις 2). Κρομέ τοгο прибавлялся къ празднику еще одинъ день подъ названіемъ ѐπίβδα, а праздничния вакаціи начинались иногда наканунт борпеса, такть что весь праздникъ продолжался тогда 5 дней. Въ 3-й день праздника происходило записывание во фратрии дътей гражданъ, при чемъ отцы записываемыхъ представляли овцу или козу для жертвоприношенія на алтар'в фратріи 3). Жертва называлась хоорего (оть хоброс, хоорη) и расоч; въ надписяхъ хоорегом отличается отъ ресом, такъ что, въроятно, справедливо мнвніе А. Моммзена (Feste, стр. 333), что µетом приносилось за маленькихъ дътей, а хоорегом—за взрослыхъ. Тогда же молодые мужья записывали въ свои фратріи новобрачныхъ женъ, принося жертву, называвшуюся уарудіа. Платонъ говорить (Тим. р. 21 b), что въ день хооребтіс происходили состязанія мальчиковъ въ декламированіи поэтическихъ произведеній, преимущественно стихотвореній Солона. Веселыя пиршества фраторовъ заканчивали этотъ день. Упоминаются особые проте́уда (=проуебота) μ οἰνόπται (πο οδънсненію Φοτίη ἐπιμεληταὶ τοῦ τοὺς φράτορας ἡδὺν ої чом ёхем, заботившіеся объ устройстві этихъ пиршествъ. Въ числі



<sup>1)</sup> По мивнію Шмидта (Gr. Chron. стр. 278) три главные дня праздника приходились на 19—21 число.

<sup>2)</sup> Впрочемъ по накоторымъ свидательствамъ ανάρρυσις назывался первый день праздника, а δορπία — второй. Такой порядокъ принимаетъ теперь и А. Моммзенъ (Feste d. St. Athen, стр. 336).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. ч. I, стр. 209 (изд. 3).

праздничных увеселеній упоминаются гимническія (именно λαμπαδοδρομία) и музыкальныя состязанія, которыя А. Момизенъ (Feste, стр. 339 сл.) относить, впрочемъ, къ праздникамъ Пρομήθια и 'Ήφαίστια.

Въ последній день Піанопсіона (ενη καὶ νέφ) совершались Χαλкеїα или 'Αθήναια въ честь Аеяны Ерганы и Гефэста, древній всенародный праздникъ, который поздне совершался одними ремесленниками. Въ этотъ день зачинали ткать πέπλος Аенне въ Панаеенэямъ.

Пятый мѣсяцъ Мαιμακτηριών получилъ названіе отъ Зевсова прозвища μαιμάκτης, указывающаго на мрачный характеръ зимней природы. Въ этомъ мѣсяцѣ не было особенно важныхъ праздниковъ;
упоминаются только жертва Зевсу-земледѣльцу (Γεωργός) 20-го
числа и очистительныя празднества въ концѣ мѣсяца.

Въ шестомъ мѣсяцѣ Посеιδεών'ѣ главные праздники были 'Аλῷα и Διονόσια τὰ κατ' ἀγρούς. Первый быль земледѣльческій праздникъ молотьбы (названіе происходить отъ ἡ ᾶλως — токъ), совершавшійся въ честь Деметры, Коры и Діониса. Главнымъ мѣстомъ праздника былъ Елевсинъ, но праздновали и въ городѣ; между прочимъ упоминается при этомъ праздникѣ τελετή веселаго и даже распущеннаго характера, въ которой участвовали только женщины, почему праздникъ причисляется къ мистическимъ ¹). Упоминается также жертвоприношеніе Посидону, какъ покровителю растительности, (сота́λμιος) и ἀγὼν πάτριος.

Праздновавшіяся въ этомъ мѣсяцѣ Діонисіи назывались «сельскими» (въ отличіе отъ «городскихъ» или «великихъ», совершавшихся въ мѣсяцѣ Елафеболіонѣ), а также Особис. Праздникъ совершался въ отдѣльныхъ демахъ, не только сельскихъ, но и городскихъ. Дни празднованія не извѣстны въ точности. Это былъ радостный праздникъ въ честь бога вина и веселья, совершавшійся по окончаніи сбора винограда и сопровождавшійся разными деревенскими увеселеніями. Для празднованія сельскихъ Діонисій обыкновенно сходились вмѣстѣ родичи, мужчины и женщины, господа и рабы. Устраивались веселыя процессіи, въ которыхъ вели жертвенныхъ козловъ, носили священную утварь и печенія, сосуды съ виномъ для возліяній, виноградныя вѣтви и гарлянды смоквъ,



<sup>1)</sup> О времени праздника ср. ст. Фукара въ Bulletin de corr. hellén. т. VII, стр. 395 и 514.

а также, какъ непремънную принадлежность процессіи, символъ производительной силы природы φαλλός, підли півсни въ честь Діониса и пр. и такимъ образомъ приближались къ храму или алтарю Діониса для жертвоприношеній і). Затычь составлялись веселыя пирушки, при которыхъ не было недостатка во всевозможныхъ шуткахъ и остротахъ. Въ числъ увеселеній видное мъсто занималь άσχωλιασμός или άσχώλια, игра, состоявшая въ томъ, что участники балансировали на одной ногв на надутомъ козьемъ мвкв, снаружи намазанномъ масломъ, при чемъ, конечно, дъло не обходилось безъ неловкихъ прыжковъ и паденій, подававшихъ множество поводовъ въ веселому смёху; счастливецъ, удачно справившійся съ трудностими состязанія, получаль въ награду тоть-же мехь, наполненный виномъ. Изобрътателемъ игры преданіе называеть Икарія, который впервые посадиль (въ царствование Пандіона, наследника Ерихоонія) въ Аттикв лозу, полученную въ даръ отъ самого Діониса, и сталъ заниматься виноделіемъ. Устраивались также качеди (αίώρα) въ память повъсившейся дочери Икарія Еригоны. Были въ ходу переодъванія и импровизованныя мимическія представленія, для которыхъ можно было черпать богатый матеріалъ изъ миоовъ о Діонисъ или изъ окружающей жизни. Впоследствіи въ нівкоторых значительнівйших и зажиточнівйших демах давались и настоящія драматическія представленія <sup>2</sup>). Въ нёкоторыхъ демахъ, какъ напр. въ Пирэв, Елевсинв, Оорикв, Ахарнахъ н др., были даже постоянные каменные театры, въ другихъ строились временные деревянные. Въ большинствъ случаевъ въ театракъ демовъ давались такія пьесы, которыя раньше были представлены въ городъ, отчасти потому, что расходы на представленіе старыхъ пьесъ были менье значительны, а отчасти и потому, что сами поэты предпочитали ставить свои пьесы сначала на большой городской сценъ. — Особенною пышностью отличалось празднованіе сельскихъ Діонисій въ Пирэв, почему въ надписяхъ упомипаются въ качествъ особаго праздника τὰ Πειραία или Διονόσια та ем Перрацей; они были даже возведены на степень государственнаго праздника.



<sup>1)</sup> Такую процессію въ каррикатурномъ вид'в представляетъ Аристофанъ въ комедін 'Ахарчі́с.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) О происхожденіи драмы изъ празднествъ въ честь Діониса см. ниже, въ отдълъ VI.

E. V. Engholm, De epitaphiis Atheniensium, Ups. 1872.—A. Martin, Notes sur l'héortologie Athénienne et Revue de philologie v. X (1886).—A. Wellauer, De thesmophoriis, Vratisl. 1820.

# 💲 3. Третья четверть года (праздники Діониса и др.).

Сельмой місянь Ганплий обязань своимь названіемь празднику Γαμήλια, въроятно тождественному съ праздникомъ Θεογάμια, установленнымъ въ память бракосочетанія (ἱερός γάμος) Зевса съ Герою; весь этотъ мъсяцъ быль посвященъ Геръ, какъ покровительниць брака. У другихъ іонійцевъ, а въ древньйшія времена и въ самой Аттикв. этоть месяць назывался Апусию оть большаго Діонисовскаго празднества  $\Delta$ ήναια или  $\Delta$ ιονόσια τὰ ἐπὶ  $\Delta$ ηναίφ. Этотъ праздникъ совершался въ Аттикъ, по мнънію А. Моммзена (Feste, р. 375) въ теченіе ніскольких дней съ 12-го числа. Містомъ праздника было древнее святилище Діониса, называемое  $\Lambda \dot{\eta}$ ускоу. Совершался онъ сходно съ сельскими Діонисіями, только пышнве и торжественные; важную роль играло исполнение диопрамбовы вы честь божества киклическими хорами, называвшимися такъ по тому, что во время исполненія диопрамба они двигались мірнымь, ритмическимъ шагомъ вокругъ алтаря. Но еще важиве были театральныя представленія, о которыхъ будеть сказано ниже (отд. VI). Какъ этимъ, такъ и следующимъ праздникомъ Діониса заведывалъ архонтъ царь.

Названіе восьмаго місяца 'Андестирном произошло отъ третьяго большаго Діонисовскаго праздника, называвшагося 'Ανθεστήρια; это быль місяць, въ которомь природа на югі пробуждается отъ зимняго сна; кром'в того молодое вино, приготовленное осенью, оканчивало въ этому времени свое брожение и становилось годнымъ къ употребленію. То и другое, т. е. пробужденіе природы и окончаніе броженія вина, составляло предметь праздвика Анеестерій. Онъ продолжался три дня (съ 11 по 13 число), изъ коихъ каждый имћуъ особое названіе. Первый день назывался ή πιθοιγία (оть πίθος и סנّין איטין, — день открытія бочекъ и пробы новаго вина. Каждый домохозяинъ приносилъ богу жертву, при которой совершалъ возліяніе свіжимъ напиткомъ, и всі домочадци, не исключая и рабовъ, предавались праздничному веселью и удовольствіямъ. Первыми весенними цвътами украшались сосуды и дъти, какъ распускающіеся цвътки человъческого рода. Въ этотъ день въ Анинахъ быль рыновъ игрушевъ, которыя покупали и дарили детямъ. Въ

праздникъ Анеестерій принато было платить гонораръ за обученіе софистамъ и другимъ учителямъ, которые за это въ день уосс приглашали въ себъ въ гости своихъ учениковъ. — Второй день убес (кружки) также быль посвящень праздничнымь удовольствіямь. Веселыя компаніи, въ которыхъ участвовали переряженные, представлявшіе сатировъ, нимфъ и пр., ходили по городу и заходили къ знакомымъ, гдъ составлялись пирушки и даже состязанія: вто скорве вышиваль свой кубокь вина, получаль въ награду плющевый вънокъ и мъхъ вина. При этомъ не забывали также и умершихъ родственниковъ: ходили въ нимъ на могилы и совершали возліянія виномъ. Повидимому, первоначально этотъ день быль посвященъ главнымъ образомъ поминовенію усопшихъ и имълъ цёлью умилостивить силы подземнаго міра, владычеству которыхъ при наступленіи весны приходиль конець. Поэтому-то этоть день вивств съ следующимъ принадлежалъ къ числу прераг апофрабес или иларай и храмы боговъ въ эти дни были закрыты ([Дем.] пр. Неэры § 76); однако впоследстви такое значение этихъ дней вполне уступило мъсто веселью и наслажденію. Отъ имени государства въ день уоб совершалась таинственная церемонія въ древнемъ храмъ Діониса въ Ленэв, открывавшемся только въ этотъ день. Главную роль въ этой церемоніи играла васільска или васільча, супруга архонта царя, которая должна была быть родовитою гражданкою и выйдти замужъ дъвицею. При совершении церемоніи ей помогали четырнадцать усрафай, избранныя архонтомъ царемъ изъ наиболье уважаемыхъ граждановъ. «Царица» въ присутстви священноглашатая (ἱεροχήροξ) брала съ нихъ торжественную клятву въ томъ, что онъ удовлетворяютъ условіямъ, требующимся для участія въ церемоніи, и будуть соблюдать строгую тайну. Герарай совершали священные обряды на 14 алтаряхъ, а затъмъ «царица» отправлялась въ такъ называемое вооходетом вблизи пританен (Арист. Ав. Пол. 3) и тамъ будто бы сочеталась бракомъ съ Діонисомъ. Древній законъ объ этомъ обрядь, вырызанный на камнь, еще во времена Демосоена стояль въ святилище Діониса подле жертвенника. Впрочемъ, подробности обряда не извъстны, а значение его объясняется различно; проще и естественнъе всего принять, что «царица», какъ представительница страны, соединялась брачными узами съ богомъ возрождающейся весною растительности въ знакъ того, что страна вполнъ предана его служению и надъется на его защиту и помощь; или, быть можеть, эта церемонія совершалась въ воспоминание брака Діониса съ Аріадною.

Третій день Анеестерій назывался χότροι (горшки) отъ того, что тогда приносили подземному Гермесу въ жертву за души усопшихъ горшки съ вареными плодами всякаго рода (πανοπερμία), которыхъ сами жертвователи не могли пробовать, какъ при всѣхъ вообще жертвахъ подземнымъ богамъ; ни одному изъ Олимпійскихъ боговъ въ этотъ день не приносили жертвы. Вообще видно, что три дня Анеестерій были богаты различными религіозными обрядами, подробности которыхъ, однако, мало намъ извѣстны.

23-го числа того же мъсяца быль праздникъ Διάσια въ честь Зевса Милостивато (Μειλίγιος). Названіе «Милостивый» было только евфемистическимъ, на самомъ же дълъ Зевсъ почитался при этомъ праздникъ какъ грозный и суровый богъ, для отвращенія гнъва котораго приносились въ этотъ день умилостивительныя жертвы всесожженія (Ксен. Ан. VII, 8, 5). Оукидидъ, разсказывая о заговорѣ Килона, говорить, что Діасіи были въ Аоннахъ величайшимъ праздникомъ, при которомъ весь народъ совершалъ жертвоприношенія за городомъ, при чемъ многіе жертвовали не животныхъ, а мъстные жертвенные предметы 1). По объясненію схоліаста эти θύματα έπιγώρια состояли изъ печеній въ формв различныхъ животныхъ (πέμματά τινα ές ζφων μορφάς τετυπωμένα). Дѣло объясняется тѣмъ, что для умилостивленія грознаго божества всякій считаль долгомь совершить жертвоприношеніе, а между тімь бідные люди не могли или жальли жертвовать животных для сожженія пьликомь на алвн акинтониж видоф ав именерен ски иквивике умотеон и вдат основаніи извістнаго принципа древнихь: in sacris simulata pro veris accipiuntur. Такъ какъ жертвы цёликомъ сожигались въ честь боговъ, то Лукіанъ въ «Тимонѣ» (§ 7) имълъ полное право вложить въ уста Гермеса слова, что боги роскошно праздновали Діасіи у богатаго Тимона; напротивъ, для людей праздникъ проходилъ, по замвчанію Лукіанова сходіаста (къ Икаром. 24), съ нівкоторымь прискорбіемъ, μετά τινος στυγνότητος. Эта στυγνότης, очевидно, состояла главнымъ образомъ въ томъ, что людямъ нечёмъ было угощаться, и въроятно послужила одною изъ причинъ того, что Діасіи въ болве позднія времена вышли изъ употребленія (Лук. Икаром. 24).

<sup>1)</sup> Θувид. I, 126: Έστι γάρ καὶ 'Αθηναίοις Διάσια, ἃ καλεῖται Διὸς έορτὴ Μειλιχίου μεγίστη, ἔξω τῆς πόλεως, ἐν ἢ πανδημεὶ θύουσι, πολλοὶ οὐχ ίερεῖα, ἀλλὰ θύματα ἐπιχώρια. По мивнію А. Моммвена (Feste, стр. 421) праздникъ совермался на свв. берегу Илисса, вбливи храма Зевса Олимпійскаго.

Наконецъ въ этомъ же мѣсяцѣ совершались малыя мистеріи, о которыхъ будетъ сказано ниже (см. гл. 20, § 2).

Девятый місяць Έλαφηβολιών быль посвящень Артемидів, которой вообще у грековъ посвящался мъсяцъ, приходившійся около весенняго равноденствія 1). У насъ нізть прямых указаній на существование въ Аттикъ праздника Едафиродия, встречающагося въ другихъ ивстностяхъ Еллады, но предполагать его существование можно съ большою вероятностью. Главнымъ же праздникомъ въ этомъ мъсяцъ были великія Ліонисіи (Δ. τὰ μεγάλα, τὰ ἐν ἄστει). продолжавшіяся нісколько дней. Рядь празднествь открывался 8-го числа большимъ праздникомъ Асклепія ('Асхдопейа), установленнымъ въ 420 г., а заканчивался около 14-го числа праздникомъ Πάνδια, значеніе котораго не вполнѣ ясно. Великія Діонисіи торжествовали полную побъду весны надъ зимою, были праздникомъ радости и свободы, когда отпускали на поруки узниковъ, оставляли въ поков должниковъ и никого не арестовали, для того чтобы всв могли принимать участіе въ весельв и удовольствіяхъ. Первоначально празднованіе великихъ Діонисій, быть можетъ, ограничивалось, подобно малымъ, торжественной процессіей (πομπή), въ которой несли древнюю статую Діониса изъ Ленэя въ древній храмъ его, стоявшій близъ Академіи, и оттуда обратно, хоровыми піснями и веселыми прогулками по городу (хощог); но впоследстви главною и существенныйшею частью этого праздника были театральныя представленія, о которыхъ мы скажемъ отдёльно (гл. 30, § 1). Праздникъ этотъ, наряду съ Панаеенэями, былъ однимъ изъ важнъйшихъ въ Аоинахъ и совершался съ чрезвычайною пышностью и великольпіемъ. Въ У в. до Р. Хр. асинскіе союзники являлись къ этому времени въ городъ для внесенія дани, при чемъ обязаны были по народному постановленію доставлять священные символы для ношенія въ процессіи. Въ виду присутствія союзниковъ абинское правительство не жалвло никакихъ расходовъ, чтобы увеличить блескъ торжественныхъ дней или показать иностранцамъ свое богатство и изящество вкуса. Праздникомъ завъдывалъ первый архонтъ съ 10 попечителями, которые, по словамъ Аристотеля (Ав. Пол. 56), раньше избирались народомъ посредствомъ хиротоніи и покрывали расходы на процессіи изъ своихъ средствъ, а



<sup>1)</sup> Во многихъ мѣстныхъ календаряхъ этотъ мѣсяцъ назывался 'Αρτεμίσιος или 'Αρτεμισιών,

въ его время избирались жребіемъ по одному изъ филы и получали на устройство процессій 100 минъ.

По мивнію А. Моммзена (Feste, стр. 449) въ этомъ же мвсяцв совершался въ честь Матери боговъ праздникъ Γαλάξια, получавшій названіе отъ кушанья γαλαξία (ячменная каша на молокв), которое варили въ этотъ праздникъ. Ефебовскія надписи І в. до Р. Хр. упоминаютъ объ обычав ефебовъ совершать въ этотъ праздникъ особое жертвоприношеніе богинв и посвящать ей дорогую чашу.

Ο праздинках Діониса: A. Boeckh by gesamm. kleine Schriften т. V, стр. 65 см.—F. U. Fritzsche, De Lenaeis Athen. festo comm. I et II, Rost. 1837.— O. Gilbert, Die Festzeit der attischen Dionysien, Gött. 1872. — A. Körte, Zu att. Dionysos-Festen by Rhein. Mus. τ. 52 (1897). — H. von Prott, Enneakrunos, Lenaion und Διονόσιον έν Λίμναις by Ath. Mitth. 23 (1898).—O. Band, Die att. Diasien, Berl. 1883.

## § 4. Посивдняя четверть года (Өаргелін, Свирофорін, Дінполін и др.).

Десятый мѣсяцъ Мουνιχιών получилъ названіе отъ прозвища Артемиды Моυνιχία или совершавшагося въ честь ея праздника. Шестаго числа этого мѣсяца праздновались Δελφίνια въ честь Аполлона Дельфинія, покровителя мореплаванія, которое въ Греціи возобновлялось незадолго до этого времени послѣ зимняго перерыва. Преданіе пріурочивало къ этому дню отъѣздъ Өесея и его спутниковъ на о. Критъ; передъ отъѣздомъ Өесей и его спутники, по преданію, молились въ храмѣ Аполлона Дельфинія и оставили тамъ просительную вѣтвь (іхетηρία); въ воспоминаніе этого дѣвицы ходили въ этотъ день въ храмъ Δελφίνιον для умилостивительной молитвы Аполлону и, вѣроятно, также Артемидѣ (Плут. Θес. 18).

16-го числа праздновались Мооνіхіа въ честь Артемиды, которой приносили въ жертву круглыя лепешки (дифіффутсь) съ воткнутыми въ нихъ свъчами, символически представлявшія полную луну. Съ 480 г. съ этимъ днемъ было связано празднованіе Саламинской побёды, въ память которой происходили состязанія въ бъгъ кораблей. При этомъ чествовался на о. Саламинъ мъстный герой Эантъ, почему праздникъ назывался также Аіфутсьа. Къ этому же времени А. Моммяенъ (Feste, стр. 453 сл.) относитъ праздникъ Вравронъ, но также и въ городъ, гдъ ей былъ воздвигнутъ особый храмъ на акрополъ. Ей посвящались подъ именемъ «медвъдицъ» (фрхтог) дъвочки, которыя въ теченіе извъстнаго времени исполняли разныя служебныя обязанности въ святилищъ богини.

Происхождение этого обычая объясняется различно. Что касается до самаго праздника, то онъ носить слёды человёческихъ жертвоприношеній, совершавшихся для умилостивленія богини въ древнійшія времена: избранному въ жертву человіку наносили рану въ затылокъ, чтобы пролитою изъ раны кровью умилостивить богиню (Евр. Иф. Тавр. 1458). Праздникъ въ Бравроні совершался разъ въ. 4 года (т. е. быль печтетіріс), а въ Авинахъ, быть можеть, ежегодно.

19 го числа по словамъ Плутарха (Фок. 37) совершалась процессія увѣнчанныхъ всадниковъ. Ученые пріурочиваютъ ее къ празднику 'Олонтіста, упоминаемому въ надписяхъ тоб бернатихоб между городскими Діонисіями и Бендидіями (которыя праздновались 19-го Фаргеліона), а также и у схоліастовъ. Совершавшіяся въ этотъ праздникъ жертвоприношенія, судя по количеству денегъ, вырученныхъ отъ продажи шкуръ животныхъ, были весьма значительны. Праздникъ сопровождался конными и, вѣроятно, гимническими состязаніями.

Одиннадцатый мёсяцъ Өфрүпдіфу получиль названіе отъ празлника Θαργήλια въ честь Аполлона и Артемиды. Онъ совершался 6-го и 7-го числа этого м'всяца и быль важнівищимь изъ Аполлоновыхъ праздниковъ въ Афинахъ. Аполлона почитали при этомъ праздникъ, какъ бога жаркаго лъта, которое, по представленію грековъ, начиналось со времени утренняго восхода Плеядъ, около 11 мая; самое названіе праздника несомнінно стоить въ связи съ сл. верос. Летніе жары способствують созреванію плодовъ; но если они переходять желанную мъру, то дъйствують уже пагубно и на людей и на растительность, производять болёзни и неурожаи. Поэтому при этомъ праздникъ съ одной стороны заранъе благодарили бога за благовременное посиввание плодовъ, съ другой-старались предварительно умилостивить, чтобы онъ не обнануль надеждь на урожай ниспосланіемь губительныхь жаровь, и съ этой цёлью производили очистительные обряды. Для отврашенія гитва божества приносились стращныя умилостивительныя и очистительныя жертвы: изъ числа преступниковъ выбирали двухъ мужчинъ (или, по другому преданію, мужчину и женщину) подъ названіемъ фармакої, візнали имъ на шею гирлянды смоквъ (одномучерныя, другому — бёлыя) и подъ звуки флейты обводили вокругъ города, погоняя вътвями смоковницы и морскаго лука (считавшагося однимъ изъ важнъйшихъ очистительныхъ средствъ).

кончаніи зтой процессіи въ древнійшія времена фармахої

приносились въ жертву на опредъленномъ мъстъ морскаго берега, тъла ихъ сожигались и пепелъ бросался въ море; позднѣе этотъ жестокій обычай былъ исполняемъ только для вида: фаррахої сбрасывались съ возвышенности въ море, но были подхватываемы внизу и удаляемы изъ страны. Въ этотъ же день приносилась умилостивительная жертва Деметръ Хлоъ. На другой день въ видъ благодарственной жертвы приносили Аполлону и Горамъ начатки плодовъ, поспъвавшихъ къ этому времени, и устраивали иресіоны, какъ въ праздникъ Піанопсій. Кромъ того Фаргеліи праздновались процессіями и состязаніями, въ которыхъ выступали хоры вэрослыхъ и дътей. Завъдываніе праздникомъ лежало на обязанности перваго архонта и нъсколькихъ попечителей (ἐπιμεληταί).

Со временъ Перикла 19-го числа праздновались Вегбібека въ честь оракійской богини Бендиды, которую еллины отождествляли съ Артемидою. Праздникъ сопровождался процессіею и конскими ристаніями съ факелами.

Затемъ въ Оаргеліоне совершался важный очистительный правдникъ въ честь Анини подъ названіемъ Плочтірка и Каллочтірка, продолжавшійся н'ясколько дней, начиная съ 19-го числа. Во время его производилось очищение, уборка и новое украшение святилища, утвари и старинной деревянной статуи (έδος) Анины Поліады. Καλλοντήρια назывался собственно праздникъ очищенія храма (отъ хаλλουτρου — метла, хаλλόνω — вынетаю), а Пλουτήρια — праздникъ мытья статуи. Во время очищенія храмъ Авины быль заперть и обнесенъ канатами, такъ что къ нему никто не могъ приближаться, кромъ персонала культа. Статую раздъвали, очищали и, смотря по надобности, реставрировали; этимъ занимались члены рода Правсерγίδαι, которымъ издревле поручена была забота объ исправномъ содержаніи статуи; вром'в того упоминаются катачіятує и дв'в λουτρίδες или πλυντρίδες, віроятно мывінія платье богини. 25-й день Өаргеліона, главный день праздника, безъ сомнівнія предназначенный для чистки самой статуи, считался весьма тяжелымъ (ἡμέρα ἐν τοῖς μάλιστα τῶν ἀποφράδων по выраженію Плутарка, Алк. 34), потому что богиня-защитница города закрывалась и временно отсутствовала изъ города 1). Раздѣтую и закрытую статую везли на колесницѣ



<sup>1)</sup> Известно, что въ 408 г. въ день Плинтерій возвратился въ Аонны Алкибіадъ и враги его воспользовались этимъ совпаденіемъ для возбужденія къ нему недовърія въ народъ, указывая, что богиня закрылась изъ нежеланія видъть Алкибіада (Плут. Алкиб. 34. Ср. Ксеноф. Έλλ. I, 4, 12).

въ Фалеръ въ морю и здѣсь тайно омывали. Колесница двигалась въ морю среди многолюдной процессіи, которою распоряжались νομοφόλαχες и въ которой въ болѣе позднія времена принимали участіе ефебы, какъ видно изъ ихъ надписей; въ процессіи несли, между прочимъ, блюдо смоввъ (παλάθη σύχων, также ἡγητηρία), которыя считались древнѣйшею мирною пищею людей (Гесих. и Аеен. III, 6) и, по нѣкоторымъ миеамъ, были дарованы имъ Аеиною, а не Деметрою. На возвратномъ пути ефебы провожали статую со свѣтильниками, откуда видно, что процессія возвращалась въ городъ уже ночью. По окончаніи очистки статуя, одѣтая въ чистое платье, снова выставлялась на своемъ мѣстѣ и храмъ снова дѣлался доступенъ, блистая свѣжею красотою.

Многочисленныя свидътельства древнихъ связываютъ Плинтерін съ миномъ о дочеряхъ царя Кевропа "Аүдаррос (или "Аүрардос) Пачброгос и "Ерэп, которыя считались служительницами Авины. По мионческому преданію, Аоина взяла на воспитаніе Ерихоонія, сына Гефэста и Земли, и, отлучаясь на время изъ Аттики, отдала его въ закрытой корзинъ на храненіе дочерямъ Кекропа, строго запретивъ заглядывать въ нее. Пандроса исполнила это приказаніе, но сестры ея не могли сдержать своего любопытства и заглянули въ корзину. Въ это время Анина несла огромную гору Ликабеттъ для укрыпленія авинскаго акрополя; навстрычу ей полетыла ворона и закричала: «Ерихооній открыть!» Аонна, испугавшись, выронила гору, которая и упала къ съверо-востоку отъ акрополя (такимъ образомъ миеъ объясняетъ, почему аеинская кръпость построена не на Ликабетть, который быль самой высокой изъ горъ, лежавшихъ въ мъстности города). Въ наказание за любопытство Анина помрачила умъ Аглавры и Ерсы, такъ что онъ бросились со скалы и погибли. Пандроса же удостоилась божескихъ почестей, которыя были ей воздаваемы въ особомъ отделеніи Ерехоейона (по другимъ версіямъ мина Пандроса также участвовала въ открытіи корзины, и Аглавра пользовалась уваженіемъ наравнъ съ нею или даже больше ея). Храмъ, какъ оскверненный смертью виновныхъ дъвушекъ, былъ очищенъ и сама Авина совершила омовеніе въ морѣ.

Послѣдній мѣсяцъ авинскаго года Σκιροφοριών получилъ названіе отъ праздника Σκιροφόρια (или Σκίρα), совершавшагося въ честь Авины 12-го числа. Значеніе этого названія довольно темно. По объясненію Гарпократіона оно произошло отъ σκίρον—большаго зонта,



который мужчины изъ рода Етеобутадовъ держали надъ жрицею Анины, жрецомъ Посидона-Ерехнея и жрецомъ Солица во время торжественной процессіи, отправлявшейся въ день праздника отъ акрополя въ мъстность Ухіроу (быть можеть съ храмомъ Аонны), находившуюся на священной дорогъ изъ Анинъ въ Елевсинъ. По другому объясненію названіе происходить оть γη σχιράς—білой известковой почвы въ указанной мъстности, гдъ было, по словамъ Плутарха (Praec. conjug. 42), мъсто древнъйшаго посъва въ Аттикъ. Праздникъ совершался при наступленіи самыхъ сильныхъ літнихъ жаровь, отъ которыхъ скудная известковая почва страны быстро высыхала и нуждалась въ освъжении. Поэтому въ процессии носили вонть, какъ символь защиты отъ вноя, и сама процессія направлялась въ такое место, почва котораго наиболее странала отъ жаровъ. Ближайшія подробности объ обрядахъ этого правдника мало извъстны. При немъ совершались и очистительные обряды, такъ какъ очищение отъ гръховъ было необходимымъ условиемъ для того, чтобы молитвы объ избавленіи отъ зноя были услышаны богинею.

Въ близкой связи съ Скирофоріями стояль обрядъ 'Аррпфорія или Еррпфориа, т. е. несеніе росы. Архонтъ-царь ежегодно избиралъ изъ знатныхъ гражданскихъ родовъ двухъ девочекъ отъ 7 до 11 лёть, которыя подъ названіемь формоброг, повидимому, пёлый годъ проводили въ святилищъ Аеины и служили ей 1). Аррефорія была однимъ изъ видовъ литургій, такъ какъ родители девочекъ должны были доставлять золотыя украшенія, которыя на нихъ надъвались при церемоніи и при оставленіи ими должности поступали въ сокровищницу храма, а также нести и другіе расходы при аррефоріи. Эта церемонія, причислявшаяся древними къ мистеріямъ, состояла въ томъ, что ночью въ праздникъ Скирофорій девочки получали отъ жрицы Аоины Поліады ящики съ таинственными святынями и въ торжественной процессіи относили ихъ на головахъ въ подземелье близъ храма Афродиты въ Садахъ (ἐν Κήποις); тамъ онъ оставляли принесенное, вмъсто него получали нъчто другое, также закрытое, и относили въ святилище Авины на акрополъ (Павс. I, 27, 4). Название церемонии и ел участницъ заставляетъ предполагать, что она имъла отношение къ ночной рось и, въроятно, совершалась съ целью вымолить у богини освъжающую росу на жаркое время года. Лексикографъ



<sup>1)</sup> Между прочимъ онъ начинали ткать пеплосъ богинь. См. выше стр. 135.

Миридъ прямо говоритъ, что аррефоры носили въ корзинкахъ именно росу.

Правдникъ Динокия или Воофома совершался 14-го числа Скирофоріона въ честь Зевса, какъ покровителя города (Подсеос); алтарь его находился на акрополъ близъ Пареенона и Ерехеейона. Свое второе название («убіеніе быка») праздникъ получилъ отъ принесенія рабочаго быва въ жертву Зевсу. При этомъ жертвоприношеніи, ведшемъ свое начало изъглубокой древности, совершался символическій обрядь, объяснявшійся миоическимъ сказаніемъ, но на діль, очевидно, имівшій цілью показать неприкосновенность рабочаго быка, какъ самаго важнаго помощника при земледвліи. Именно, подгоняли животное къ жертвеннику, на которомъ были насыпаны ячмень и пшеница. Какъ только животное начинало ихъ йсть, появлялся жрецъ βούτης (или βουτύπος, βουφόνος) изъ рода Өавлонидовъ и, какъ бы въ наказаніе за святотатство, поражаль его топоромь въ затыловь, но потомь, какъ оскверненный убійствомъ, бросаль топоръ и обращался въ бъгство, а участники жертвоприношенія бросались его преследовать. Жертвенное животное разрѣзывалось особымъ «рѣзникомъ» (δαιτρός) изъ опредъленнаго рода, и жертвоприношение совершалось съ обычными обрядами, но затемъ участники его подвергались суду въ пританеъ за убійство; такъ какъ действительный виновникъ бежалъ, то виновнымъ признавали топоръ, которымъ было убито животное, и бросали его въ море, какъ запятнанный кропью (Павс. I, 24, 4 и 28, 11; Порф. de abst. 2, 10 и 29 и др.). Жреческія служебныя обязанности при этомъ жертвоприношении были наследственны въ родахъ Өавлонидовъ или Бутиповъ и Резниковъ. На акрополе сохранилось особое кресло съ надписью ІЕРЕОГ ВОГТОГ. Во времена Аристофана этотъ праздникъ съ его символическимъ обрядомъ, непонятнымъ большинству, казался уже устарълымъ и смъшнымъ (Обл. 984).

Въ то же время (по другимъ—въ послѣдній день аттическаго года) совершалось въ Пирэѣ торжественное жертвоприношеніе Зевсу, какъ Спасителю города (Zеò, Σωτήρ), à также Аоинѣ Спасительницѣ ('Aθηνὰ Σώτειρα). Этотъ праздникъ, о пышности котораго свидѣтельствуютъ значительныя суммы, вырученныя отъ продажи шкуръ жертвенныхъ животныхъ (въ надписяхъ тоб δερματιχού), носилъ названіе  $\Delta$ ιισωτήρια; жертвоприношеніями завѣдывали оі ієропоιоі, а праздничною процессією—первый архонтъ (Aрист. A $\theta$ . noл. 56).

Кромъ описанныхъ праздниковъ было въ Аттикъ не мало и другихъ, болъе или менъе важныхъ, время которыхъ не можетъ быть опредълено съ точностью.

J. Töpffer, Thargeliengebräuche въ журн. Rhein. Museum, т. 43 (1888).— C. Robert, Athene Skiras und die Skirophorien въ журн. Hermes т. 20 (1885).— E. Rhode, Σхіра тамъ же т. 21.—А. Mommsen, Die att. Skirabräuche въ Philologus т. 50 (1891).—О. Band, Die Diipolien, Halle 1873.—P. Stengel, Buphonien въ журн. Hermes, 28 (1893) и Rhein. Mus. 52 (1897).—Н. von Prott, Вирhonien въ Rhein. Mus. 52 (1897). О праздникахъ съ неопредъленными датами см. К. F. Hermann, Gottesd. Alterth. § 62; Stengel, Kultusaltert. § 127.

### ГЛАВА 17-я.

# Важнъйшіе праздники въ другихъ государствахъ Еллады.

## § 1. Пелопоннесъ.

Елида. Широкое общееллинское значеніе Олимпійскаго праздника было причиною того, что въ священномъ округѣ Зевсова храма постепенно возникло значительное количество культовъ, которые ознаменовывались особыми празднествами и обрядами. Кромѣ отдѣльныхъ празднествъ елейцы ежемѣсячно совершали общее торжественное жертвопряношеніе въ честь всѣхъ божествъ, почитавшихся въ Олимпін, съ особыми, издревле установленными обрядами, въ исполненіи которыхъ принималъ участіе многочисленный священный персоналъ (Павс. V, 15, 6).

Посл'в культа, Зевса въ Олимпій первое м'всто по значенію принадлежало культу Геры Олимпійской, въ честь которой параллельно съ праздникомъ Зевса чрезъ каждые 4 года совершался праздникъ 'Нраїа съ состязаніями д'ввушекъ трехъ разныхъ возрастовъ въ бъгъ, при чемъ побъдительницы получали такіе же призы, какъ и побъдители на праздникъ Зевса. Состязаніями завъдывали 16 выборныхъ гражданокъ, на обязанности которыхъ лежало также приготовленіе одъянія для богини (Павс. V, 16, 2).—Еще упомянемъ, что ежегодно во время весенняго равноденствія такъ называемые Васідаї совершали жертвоприношеніе въ честь Крона на вершинъ посвященнаго ему холма Крочю, господствовавшаго надъ священною рощею (Павс. VI, 20, 1). Кромъ того въ Олимпіи

Digitized by Google

былъ культъ Пелопа и Гипподаміи, а также м'встнаго героя Сосиполила.

Изъ праздниковъ въ городѣ Елидъ заслуживаютъ упоминанія совершавшіяся зимою, около времени солнцестоянія, вої въ честь Діониса, который, по вѣрованію елейцевъ, самъ являлся на этотъ праздникъ (Павс. VI, 26, 1). Женщины пѣли на праздникѣ особые гимны, призывая Діониса явиться подъ видомъ быка и дважды припѣвая ӑіє таоре (Плут. Quast. Gr. 36; de Is. et Os. 35). По словамъ Павсанія (VI, 26, 1), елейцы во время этого праздника въ особомъ мѣстѣ въ 8 стадіяхъ отъ города запирали и запечатывали въ какомъ-то зданіи три мѣдные пустые котла, а на другой день, открывъ снова дверь, находили ихъ наполненными виномъ.

Въ Аркадіи однимъ изъ важнівнимхъ праздниковъ были Аокака въ честь Зевса, совершавшіяся на Ликейской гор'я въ неизвъстное время, можетъ быть даже не ежегодно. Въ священномъ округь на вершинь горы, гдь, какъ утверждали върующіе, всь входившіе люди и даже животныя теряли свою тівь, находился сложенный изъ земли алтарь, предъ которымъ съ восточной стороны стояли двъ колонны съ позолоченными орлами наверху. Жрецы, которые одни имъли доступъ въ это священное пространство, совершали здёсь таинственныя жертвоприношенія, между прочимъ и человъческія. Они вели свое начало изъ глубокой древности и существовали еще во времена Павсанія (VIII, 2, 1; 38, 4 сл.). Во время праздника совершались также состязанія, при которыхъ побъдители получали въ награду дорогую утварь. — Съ состязаніями соединень быль также праздникь 'Адеаїа въ честь Авины Алейской въ г. Тегев (Павс. VIII, 47, 3).—Въ г. Фенев праздновались мистеріи Деметры Елевсинской, по преданію принесенныя туда изъ Елевсина - Наемъ, правнукомъ Евмолпа. Повидимому, здъсь было два праздника, меньшій и большій (телетт) μείζων), изъ коихъ последній совершался разъ въ два года. Уставъ мистерій хранился въ такъ называемомъ петрофа, состоявшемъ изъ двухъ плотно пригнанныхъ одна въ другой каменныхъ плитъ, внутри выдолбленныхъ. При совершении большаго празднива жрецы вынимали изъ πέτρωμα уставъ, читали его во всеуслышаніе мистамъ и въ ту же ночь ввладывали обратно. На петроща находилась еще круглая накладка (ἐπίθημα), въ которой хранилась маска Деметры Кидаріи; въ тоть же праздникъ жрецъ надъваль эту маску и ударяль розгами объ землю, изображая гивы Деметры на подземныхъ боговъ. Въ 15 стадіяхъ отъ города у подошвы горы Каллены былъ храмъ Деметры Өесміи, въ которомъ также совершались мистеріи (Павс. VIII, 15).—Въ г. Өельпуст также былъ мистическій культъ Деметры, носившей тамъ прозвища 'Ергую́с и Лоофіа, объясняемыя мѣстными сказаніями, относящимися ко времени странствованій Деметры по землів для отысканія дочери (Павс. VIII, 25, 3 сл.).— Мистеріи по образцу Елевсинскихъ были учреждены и въ Мегалополто, гдів Деметра и Кора почитались подъ именемъ реγάλαι деаі (Павс. VIII, 31). Не упоминая здівсь менів важныхъ аркадскихъ праздниковъ, замітимъ только, что однимъ изъ наиболіве уважаемыхъ божествъ въ Аркадіи издревле была Артемида, въ честь которой совершались празднества въ г.г. Стимфалів, Орхоменів, Фигаліи и др.

Изъ числа праздниковъ у ахейиевъ, жившихъ на сѣверномъ берегу Пелопоннеса, упомянемъ только совершавшееся въ мѣстности 'Ομάριον близъ г. Эгіона празднество въ честь Зевса Омагирія и Деметры Всеахейской (Παναχαία), служившее религіознымъ центромъ ахейскаго союза (Павс. VII, 24, 3), и Λάφρια въ честь Артемиды Лафріи въ г. Патрахъ съ великолѣпной процессіей, въ которой дѣвственная жрица богини ѣхала въ колесницѣ, запряженной оленями, и съ своеобразнымъ жертвоприношеніемъ, о которомъ см. выше стр. 86.

Въ Мессеніи главнымъ праздникомъ были Зофаїа въ честь Зевса, совершавшіяся ежегодно на гор'в Исом'в, гдв быль только священный округъ и алтарь, но храма не было, и статуя хранилась въ дом'в жреца. Въ древнія времена праздникъ сопровождался музыкальными состяваніями (Павс. IV, 33, 3). По словамъ Оувидида (І, 103), Иоомское святилище обладало правомъ убъжища. - Въ г. Анданіи издревле существовали мистеріи Деметры и Коры, по преданію учрежденныя героемъ Кавкономъ, пришедшимъ туда изъ Елевсина при первомъ мессенскомъ царъ Поликаонъ, и впослъдствін получившія дальнівншее развитіе отъ Лика, сына Пандіонова, изгнаннаго изъ Аттики братомъ своимъ, известнымъ миническимъ царемъ Эгеемъ (Павс. IV, 1, 4 сл.). По словамъ Геродота (II, 171). дорійцы, вторгнувшись въ Пелопоннесъ, повсюду уничтожили тамъ культъ Деметры; но это невѣрно, такъ какъ въ Анданіи онъ продолжаль существовать до конца 2-й Мессенской войны, когда вся Мессенія подпала власти Спарты и анданійскіе жрецы б'вжали въ Елевсинъ (Павс. IV, 3, 10; 14, 1). Послъ освобожденія Мессеніи

Епаминондомъ въ 369 г. до Р. Хр. мистеріи были возстановлены. По разсказу Павсанія (IV, 26, 6), одному изъ полководцевъ союзной армін Епаминонда явился во сні старець въ одежді ієрофанта и указалъ мъсто, гдъ были зарыты въ землю въ мъдномъ сосудъ свинцовыя дощечки, на которыхъ быль начертанъ уставъ мистерій; этоть старець, по общему убіжденію, быль герой Кавконъ. Быть можеть при этомъ возстановленіи мистерій играль видную роль аеинянинъ Месапъ, упоминаемый Павсаніемъ (IV, 1, 5). Служеніе при мистеріяхъ было передано возвратившимся изъ Елевсина потомвамъ прежнихъ жредовъ. Мъстомъ совершенія мистерій была кипарисовая роща Каруеасою въ 8 стадіяхъ отъ Анданіи. Драгопівннымъ источникомъ для ознакомленія съ внішнею ихъ стороною служить большая и хорошо сохранившаяся надпись на камив, содержащая въ себв уставъ (διάγραμμα) мистерій составленный въ 91 г. до Р. Хр. Изъ него видно, что въ мистеріяхъ, кром'в Деметры и Персефоны, которой покланялись подъ именемъ Аүчή, почитались еще: Гермесъ, Аполлонъ Карнейскій и Великіе боги, подъ которыми, по мненію ученыхъ, следуеть разумъть Кабировъ. Главное завъдывание мистериями имъла коллегия изъ 10 лицъ (оі беха), избранныхъ на годъ изъ гражданъ не моложе 40 лёть отъ роду; участвовать въ нихъ могли лица обоихъ половъ, ежегодно избиравшіяся по жребію изъ благороднійшихъ гражданскихъ родовъ и носившія названіе ієрої и ієраї; всв они давали влятву въ точномъ исполненіи устава мистерій и при совершеніи ихъ обязаны были надівать установленныя простыя и недорогія одежды и головные уборы, подробно описанные въ уставъ; женщини не должни были употреблять восметиви, надъвать золотыя украшенія и заплетать волосы. Въ праздникъ совершалась въ строго опредбленномъ порядко торжественная процессія, участники которой подробно перечислены въ уставъ; посвященныя дъвицы везли въ процессіи телівжки съ ящиками, въ которыхъ заключались таинственныя святыни (аррата ежихецема хіотас ехобоас ієра μυστικά); въ ней же вели животныхъ, предназначенныхъ въ жертву богамъ, почитавшимся въ мистеріяхъ: Деметръ приносили въ жертву супоросую свинью, Гермесу-барана, Великимъ богамъдвухлетнюю свинью, Аполлону — борова, Агив — овцу. Кромв того совершались особо очистительныя жертвоприношенія. Части жертвенныхъ животныхъ, не сожженныя въ честь боговъ, шли на приготовленіе «священной трацезы» (ієрою бейпоом), которая совертолько жреци, «святие» и артисти, участвовавшіе въ музыкальной части празднества; устройствомъ трапезы завѣдывала особая дограрростріа съ нѣсколькими помощницами. Въ уставѣ неоднократно упоминается нѣкій Мнасистратъ, передавшій общинѣ «ящикъ и книги» (τὰν χάμπτραν χαὶ τὰ βιβλία): вѣроятно это были именно тѣ таблички съ начертаннымъ на нихъ уставомъ, которыя были найдены въ мѣдномъ сосудѣ послѣ освобожденія Мессеніи. Мнасистратъ былъ, по всей вѣроятности, потомокъ жреческаго рода, отказавшійся отъ своихъ правъ въ пользу общины и за то получившій отъ нея разныя почести и привилегіи, подробно изложенныя въ сохранившемся уставъв.

Въ Лаконикъ ми лишь мимоходомъ упомянемъ Таггарга при храмѣ Посидона на мысѣ Тэнарѣ и подробнѣе остановимся на спартанскихъ праздникахъ. Изъ нихъ наибольшаго вниманія заслуживаютъ Каргеїа и Ύахігдіа въ честь Аполлона, къ почитанію котораго древними ахейцами въ г. Амиклахъ присоединились и дорійскіе завоеватели, считавшіе этого бога покровителемъ всего своего племени.

Карчеїа быль національный дорійскій праздникь; онъ совершался въ місяці Каруейос, который входиль въ составь большинства дорійскихъ календарей и приходился на ближайшее время посль льтняго солнцестоянія. Сохранившіяся извъстія объ этомъ праздникъ скудны и темны; нъкоторыя подробности относительно способа его совершенія въ Спарть сообщаеть Димитрій Скепсійскій (писатель II в. до Р. Хр.), описаніе котораго сохранилось у Авенэя (IV р. 141). Праздникъ продолжался 9 дней, отъ 7 до 15-го числа мъсяца, и представлялъ собою полную картину лагерной жизни. На девяти площадкахъ въ городъ ставились палатки или шалаши (охіобес), въ каждомъ изъ которыхъ помінцалось по 9 человъкъ, объдавшихъ вмъсть и совершавшихъ всь дъйствія по командъ; на каждой площади помъщались палатки трехъ фратрій (можеть быть тождественных съ обами). Изъ других в свидетельствъ извъстно, что жрепъ, совершавшій праздничные обряды, назывался άγητής, а для заведыванія ими избиралось по жребію на 4 года по пяти холостыхъ мужчинъ отъ каждой филы подъ названіемъ Карчейтан. Во время праздника устранвалось состазание въ бъгъ, при которомъ одинъ участникъ убъгалъ впередъ, а остальные, называвшіеся отафодобророї, старались его догнать, и если это имъ удавалось, то поимка принималась за корошее предзнаменованіе, такъ какъ убъгавшій олицетворяль собою хорошій урожай. Этоть обычай указываеть на то, что первоначально Карней были праздникомъ сельскохозяйственнымъ (самое прозваніе Аполлона Каруєїоς указываеть на покровительство стадъ); но впослідствій воспоминанія о древней лагерной жизни стали играть главную роль на праздникі и вытіснили его первоначальное значеніе. Около 26-й Олимпіады (въ 670-хъ годахъ до Р. Хр.) спартанцы ввели на этомъ праздникі музыкальныя состязанія, въ которыхъ стали принимать участіе лучшіе артисты изъ всей Еллады. Какъ извістно, спартанцы такъ высоко чтили этотъ праздникъ, что до окончанія его не выступали въ походъ даже въ особенно важныхъ случаяхъ.

Праздникъ Тахічдіа относится къ извъстному мину о нечаянномъ убіеніи Аполлономъ его любимца Іакинов во время игры въ дискъ. По толкованію большинства новыхъ минологовъ, въ этомъ мие в олицетворено губительное действие солнечного зноя, представляемаго Аполлономъ, на весеннюю растительность, представителемъ которой служитъ Іакинеъ. Праздникъ совершался ежегодно въ Амиклахъ, близъ Спарты, въ мъсяцъ, который въ Спартъ носиль названіе Έκατομβεύς, а у многихь другихь дорійцевь-Υαχίνθιος (по имени праздника), и соответствоваль, вероятные всего, аттическому Скирофоріону 1). Все празднество продолжалось три дня. Первый день быль посвящень печали по Іакинов, въ знакъ которой при жертвоприношеніяхъ не надівались вінки и не пълись праны, при объдахъ не подавались жлъбы, а только денешки, и во всемъ господствовала воздержность (Аеен. IV р. 139). Въ этотъ же день приносили надгробную жертву Іакинеу, гробницу котораго показывали подъ алтаремъ Аполлона въ Амиклахъ. Второй день, напротивъ, былъ посвященъ праздничному веселью: хоры мальчиковъ пёли подъ аккомпанименть кинары и флейты веселые гимны въ честь бога, къ храму направлялась торжественная процессія, въ которой присоединались хоры тоношей съ пъснями и танцами, а также молодыя девушки въ особаго рода плетеныхъ экипажахъ или на бъговыхъ колесницахъ; совершались игры и состязанія, торжественныя жертвоприношенія и пиршества; граждане въ плющевыхъ вънкахъ угощали другъ друга, даже рабы принимали участіе въ пирахъ, однимъ словомъ вездѣ царило



<sup>1)</sup> См. мое соч. О некоторых волич. и дорич. календарях , стр. 133 сл.

веселье и вся Спарта устремлялась на праздникъ въ Амикли, такъ что городъ въ этотъ день оставался пустымъ. Что совершалось въ третій день праздника, не извёстно; можетъ быть въ этотъ день происходила церемонія облаченія статуи бога въ новый хитонъ, который, по свидѣтельству Павсанія (ІІІ, 16, 2), ежегодно приготовляли спартанскія женщины. Праздникъ этотъ считался столь важнымъ, что амиклейцы въ военное время оставляли службу и являлись домой, чтобы принять въ немъ участіе (Ксен. Греч. ист. IV, 5, 11).

Третій важный спартанскій праздникъ назывался Горгопасбія: онъ совершался летомъ, вероятно вскоре после Іакиной, въ продолжение ивсколькихъ дней и быль посвящень главнымь образомь Аполлону, но также и другимъ богамъ, напр. Діонису. Впрочемъ, въ историческія времена религіозное значеніе праздника отступило на задній планъ, а на первый выступило чистое наслажденіе красотою человічества, именно городскаго юношества. Это быль рядь празднествь, во время которыхъ спартанскіе мальчики, юноши и мужчины выказывали свое искусство во всевозможныхъ гимнастическихъ и орхестическихъ упражненіяхъ. Въ хоровихъ пъсняхъ прославлялись не только боги, но также и доблести храбрыхъ гражданъ, особенно выказанныя въ битвахъ при Өирев и потомъ при Өермопилахъ. На время этого праздника спартанцы отказывались даже отъ своего обычнаго недружелюбія къ иностранцамъ и гостепріимно принимали прівзжавшихъ, а къ строгой музыкв Аполлоновскаго культа примъшивали болъе мягкіе и веселые звуки вакхической музыки, которая со времени критскаго поэта и композитора Оалета нашла себъ доступъ въ Спарту. Менъе важные праздники, которыхъ въ Спартъ было довольно много, мы можемъ обойдти молчаніемъ 1).

Изъ праздниковъ въ другихъ дорическихъ городахъ Пелопоннеса упомянемъ о празднествъ Геры въ Аргосъ, которое совершалось лътомъ подъ названіемъ 'Нраїа или 'Ехато́µβаіа. Гера была 
главная богиня въ Аргосъ (какъ Авина въ Авинахъ); храмъ ея 
находился внъ города, на границъ съ прежней Микенской областью. 
Праздникъ ознаменовывался торжественной процессіей къ храму 
въ сопровожденіи гражданъ въ полномъ вооруженіи, множествомъ 
жертвоприношеній и состязаніями, состоявшими въ метаніи копій

<sup>1)</sup> О культе Артемиды Ореін въ Спарте ср. ч. І, стр. 116 (изд. 3).

на полномъ бѣгу въ щитъ, служившій цѣлью. Побѣдитель получаль въ награду миртовый вѣновъ и щитъ; этотъ щитъ (ἀσπὶς ἐξ ᾿Αργους) упоминается у многихъ писателей и даже въ пословицахъ. Во время процессіи жрицы, имѣвшія жительство, по всей вѣроятности, въ городѣ, отправлялись къ храму въ повозкѣ, запряженной бѣлыми быками (сюда относится извѣстная легенда о Клеобисѣ и Битонѣ). Послѣ жертвоприношеній мясо раздавалось гражданамъ (хреачоріа), и устраивалось торжественное всенародное пиршество. Кромѣ этого праздника въ Аргосѣ упоминаются и многіе другіе.

Городъ Епидавръ славился своимъ святилищемъ Асклепія, находившимся въ прекрасной мѣстности внѣ города (Δῆσοα близь нынѣшней деревни Лигуріо). Здѣсь чрезъ каждые 4 года совершались 'Ασχληπιεῖα съ торжественными гимиическими и конными играми.

На островъ Эгинг ежегодно совершались мистеріи въ честь богини Гекати, учрежденіе которыхъ приписывалось еракійскому Орфею; къ сожальнію, ихъ сущность и обрядовая сторона почти не извъстны. Кромъ того упоминается 16-дневный праздникъ въ честь Посидона; Плутархъ (Quaest. Gr. 44) говоритъ, что время праздника эгинеты проводили въ молчаніи и печали; но съ концомъ праздника было связано веселое празднество Афродиты. Затъмъ на Эгинъ были праздники 'Нраїа, Δελφίνια, Αίακαῖα и др.

Въ Коринов главнымъ празднествомъ послё Исемій были 'Еλλώτια въ честь Аенны съ состязаніемъ въ бёгі съ факелами, затёмъ Ебхλεια въ честь Артемиды, ежегодныя умилостивительныя жертвоприношенія въ честь Геры Акрейской ('Αхραία), роскошные праздники Афродиты и др.

Въ Сикіонт были праздники Евменидъ, Геракла (который тамъ почитался какъ настоящій богь, а не какъ герой), Писійскія игры въ честь Аполлона. Кромѣ того тамъ издревле нользовался большими почестями герой Адрастъ, культъ котораго изгналъ впослѣдствіи тираннъ Клисеенъ, учредивъ взамѣнъ культъ еиванскаго тероя Меланиппа, какъ объ этомъ разсказываетъ Геродотъ (V, 67).

Въ Фліунто праздновались мистеріи въ честь Деметры по образцу Елевсинскихъ, съ тою только разницею, что праздникъ совершался не ежегодно, а разъ въ 4 года, и что іерофантъ избирался не пожизненно, а на одинъ только праздникъ. По преданію, мистеріи принесены сюда изъ Елевсина героемъ Дисавломъ, братомъ Келея (Павс. II, 14). Въ Лерию также упоминаются мистеріи Деметры Лернейской (Павс. II, 36, 7). Въ Мегарахъ из-

въстны Діонисіи, Өесмофоріи, праздникъ въ честь Ино, которая здъсь впервые получила свое божественное имя Левкоеси, игры въ честь 'Απόλλων Πυθαεύς и въ честь героевъ Алкаеоя и Діокла.

L. Weniger, Der Gottesdienst in Olympia, Berl. 1884. — L. Jurgiewicz, De Iovis Lycaei natura cognominisque huius ratione, Odessae 1867.—P. Welzel, De Iove et Pane dis arcadicis, Bresl. 1879.—W. Immerwahr, Die Kulte u. Mythen Arkadiens, Leipz. 1891.—V. Bérard, De l'origine des cultes arcadiens, Par. 1894 (peq. G. Perrot by Journal des savants 1894—95). — S. Wide, De sacris Troezeniorum, Hermionensium, Epidauriorum, Upsala 1888.—S. Wide, Lakonische Kulte, Leipz. 1892.—P. Odelberg, Sacra Corinthia, Sicyonia, Phliasia, Ups. 1896.—M. Mayer, Mythistorien. I. Megarische Sagen by Hermes 27 (1891).

Изданія Анданійской надписи: *H. Sauppe*, Die Mysterieninschrift aus Andania, Götting. 1860 (перепеч. въ Ausgew. Schriften, Berl. 1895); *Le Bas-Foucart*, Inscr. de Péloponnèse, № 326 a; *Dittenberger*, Sylloge inscr. Graec. № 388; *Michel*, Recueil d'inscr. Grecques (Brux. 1898), № 694.

#### § 2. Beoria.

Большинство беотійскихъ праздниковъ соединено было съ состязаніями, которыя, привлекая зрителей и участниковъ съ разныхъ сторонъ греческаго міра, тѣмъ самымъ способствовали ихъ блеску и извѣстности. Большая часть праздниковъ носила мѣстный характеръ, но нѣкоторые праздновались одинаково всѣми беотійцами и служили такимъ образомъ редигіозными центрами всего Беотійскаго союза. Въ числѣ послѣднихъ еще съ глубокой древности пользовалась извѣстностью амфиктіонія Посидона (который вообще пользовался высокимъ уваженіемъ въ Беотіи) въ Онхестѣ. Въ историческія времена главнымъ религіознымъ средоточіемъ беотійцевъ былъ праздникъ Паµβоιю́тіа въ честь Авины Итонской при ея святилищѣ близь г. Коронеи, совершавшійся ежегодно въ 10-мъ мѣсяцѣ беотійскаго года, получившемъ отъ этого праздника назвапіе Паµβоιю́тіоς и соотвѣтствовавшемъ приблизительно нашему октябрю <sup>1</sup>). Праздникъ сопровождался разнаго рода состязаніями.

Изъ мѣстныхъ праздниковъ особенно славились въ Өеспіяхъ Ъротібека и Моюсета; оба празднества совершались разъ въ 4 года и первое сопровождалось разнообразными гимническими и конными состязаніями, а второе—главнымъ образомъ музыкальными, соотвѣтственно его характеру. Въ Орхомент праздновались Мимска и Харити́ска съ музыкальными состязаніями, въ Акрэфіи—Птойска при древнемъ храмъ Аполлона Птойскаго чрезъ каждые 4 года, въ

<sup>1)</sup> См. О нъв. эолич. и дорич. календаряхъ стр. 65 сл.

Лебадіи со времени битвы при Левктрахъ-Вασίλεια или Τροφώνια, въ Платеяхъ-Елеоверіа разъ въ 4 года (16-го числа мъсяца Адалкоменія) въ память знаменитой победы 479 г. съ торжественной процессіей, жертвоприношеніемъ въ честь убитыхъ й гимническими состязаніями (описаніе процессіи и жертвоприношенія: Плут. Арист. 21), въ Оропъ- Арфіараца также разъ въ 4 года съ . гимническими, конными и музыкальными состязаніями. Въ честь туземнаго героя Геракла праздновались Нраждела въ разныхъ мъстахъ, но особенною извъстностью пользовался его праздникъ Тодаета въ Опвахз съ состязаніями. Кромв того, въ разныхъ городахъ упоминаются древніе праздники съ особыми символическими обрядами, которые объяснялись разными містными легендами. Такъ, въ праздникъ 'Аүріфуіс въ честь Діониса въ Орхоменю, совершавшійся зимою чрезъ каждые 2 года, жрецъ Діониса преслёдоваль съ обнаженнымъ мечемъ дёвицу изъ рода миоическаго царя Минія и если догоняль, то имёль право убить, какъ это однажды и случилось при Плутархв (Quaest. Gr. 33). Этотъ обычай объяснялся преданіемъ, что дочери Минія отвазались признать культъ Діониса, за что и были наказаны сумасшествіемъ. Во время этого же праздника женщины искали Діониса, какъ-бы убѣжавшаго изъ города, и, не найдя его, говорили, что онъ находится у Музъ; затемъ следовало пиршество, во время котораго женщины предлагали одна другой разныя загадки и т. п. Такимъ образомъ праздникъ, очевидно, имълъ мистическій характеръ. Въ Платэяхъ праздновались великія и малыя Δαίδαλα, первыя чрезъ каждыя 60 лътъ, вторыя-разъ въ 7 лътъ или чаще. Въ великомъ праздникъ принимала участіе вся Беотія и въ процессіи несли 14 дубовыхъ изображеній по числу городовъ, входившихъ первоначально въ составъ Беотійскаго союза. Главною частью празднества была процессія на вершину горы Киеэрона, представлявшая одну сцену изъ брачнаго сожительства Зевса съ Герою 1). Въ *Оивахъ* разъ въ 8 лътъ совершался въ честь Аполлона Исменійскаго праздникъ Δαφναφόρια съ торжественной процессіей, въ которой носили палку изъ масличнаго дерева, обвитую лаврами, цвътами и лентами. О праздник в Гермеса въ Танагр ср. выше, стр. 60.

Hermann, Gottesd. Alterth. § 63.—E. Preuss, Quaestiones Boeoticae, Progr. Leipz. 1879.



<sup>1)</sup> Подробности относящагося съда мнеа передаетъ Евсевій *Praep. evang.* III, 1, р. 83 сл. О праздникъ-Павс. IX, 3.

#### § 3. Дельфы.

Кром'в Писійскаго праздника въ Дельфахъ было несколько другихъ, какъ въ честь Аполлона, такъ и въ честь другихъ боговъ, преимущественно Діониса. По преданію, Аполлонъ на три зимніе мъсяца повидалъ Дельфы, и они были посвящены Діонису. Въ честь возвращенія Аполлона, по всей віроятности въ місяці Вόσιος, праздновались Θεοφάνια (Герод. I, 51). Изъ другихъ аполлоновскихъ праздниковъ заслуживаетъ упоминанія Σεπτήριον, совершавшійся разъ въ 8 леть въ воспоминаніе победы Аполлона надъ Пинономъ. Ихъ борьба изображалась въ драматическомъ представленіи, при которомъ роль бога играль избранный мальчикъ благороднаго происхожденія, имъвшій въ живыхъ обоихъ родителей (Стр. IX р. 422; Плут. de def. or. 15, Quaest. gr. 12). Къ этому же празднику относится торжественная процессія въ Темпейскую долину, гдв Аполлонъ, по преданію, получиль очищеніе послв убіенія Пинона. Сюда отправлялись мальчики благороднійшихъ родовъ и послъ великолъпнаго жертвоприношенія одинъ изъ нихъ, представлявшій бога, срезываль вётвь священнаго давроваго дерева и торжественно, при веселыхъ пъсняхъ сопровождавшаго его хора юношей, возвращался съ нею по священной дорогв Πυθιάς въ Дельфы (δαφνηφορία). Къ числу аполлоновскихъ же праздниковъ можно отнести Θεοξένια, т. е. «угощеніе боговъ», при которомъ чествовались всв олимпійскіе боги, но преимущественно Аполлонъ и мать его Лето. Подробности совершенія этого праздника въ Дельфахъ не извъстны, но по всей въроятности онъ былъ сходенъ съ подобными праздниками въ другихъ мъстахъ, т. е. изображенія божествъ возлагались на богатоубранныя ложа и предъ ними ставились столы съ разными яствами и напитками (отроок, то, κλίνης καὶ κόσμησις τῆς τραπέζης, по латыни lectisternium). Праздникъ совершался въ мѣсяцѣ Особечос, получившемъ отъ него свое название и соотвётствовавшемъ приблизительно нашему марту.

Діонисъ, по преданію, былъ погребенъ въ Дельфахъ послѣ убіенія его титанами, и его гробницу показывали въ абото храма Аполлона. Въ честь его чрезъ каждые два года совершалось празднество, при которомъ оі бою (см. о нихъ гл. 19 § 2) устраивали таинственное жертвоприношеніе въ святилищѣ Аполлона, а дельфійскія и аттическія женщины выходили съ факелами на Парнасъ и

здёсь въ вакхическомъ экстазё совершали оргіи въ честь Діониса, котораго при этомъ называли  $\Lambda$ іхνісту. Женщины эти назывались долабес и имёли особую предводительницу ( $\tilde{\eta}$  тай долабой архууос). Празднество совершалось въ мёсяцё  $\Lambda$ абафорос, получившемъ названіе отъ факеловъ, съ которыми выходили віады, и соотвётствовавшемъ приблизительно нашему ноябрю. (Объ этомъ праздникъ см. Плут. de Is. et Osir. 35; Павс. X, 4,2 и др.). Къ Діонисовскому же культу принадлежить повторявшійся чрезъ каждые 8 лётъ праздникъ 'Нрюс, къ которому, по словамъ Плутарха (Quaest. Gr. 12), относилось особое мистическое сказаніе, извёстное віадамъ; на основаніи совершавшихся при немъ обрядовъ его скорѣе всего можно было бы представить себъ возвращеніемъ Семелы (изъ подземнаго міра).

Затемъ упомянемъ совершавшійся также разъ въ 8 леть праздникъ Χάριλα, установленный, по сохранившемуся у Плутарка преданію (Quaest. Gr. 12), по следующему случаю. Однажды въ Дельфахъ былъ голодъ; жители съ женами и дётьми приходили къ царю, который изъ своихъ запасовъ выдавалъ муку и овощи болве уважаемымъ гражданамъ, такъ какъ для всвхъ не хватило бы запасовъ. Однажды пришла къ царю за хлёбомъ дёвочка сирота, но онъ ударилъ ее башмакомъ и прогналъ, после чего она съ горя повъсилась. Тогда голодъ сдълался еще сильнъе и въ нему присоединились разныя бользии. Пиоія приказала царю умилостивить девушку-самоубійцу Харилу. Съ трудомъ узнали, что такое имя носила обиженная девочка, совершили въ честь ея соединенное съ очищениемъ жертвоприношение и установили на будущее время періодическое празднество. Во время его царь раздавалъ всемъ гражданамъ и иностранцамъ муку и овощи; после всъкъ къ нему подносили куклу, изображавшую Харилу; царь ударяль ее башмакомъ, затвиъ предводительница віадъ относила ее въ пустынное скалистое мъсто, гдъ, по преданію, была похоронена Харила, и тамъ зарывали куклу въ землю съ веревкой на шев. Время праздника съ точностью не извъстно.

Послѣ отраженія нашествія галатовъ на Елладу въ 279/8 г. по рѣшенію этолійскаго союза быль установлень въ Дельфахъ въ память этого счастливаго событія праздникъ Σωτήρια въ честь Зевса Спасителя и Аполлона Пиеійскаго. Главною частью празднества были музыкальныя, гимническія и конныя состязанія, при чемъ первыя были поставлены наравнѣ съ пиеійскими, а вторыя

и третьи—наравий съ немейскими; кроми того были состязанія орхестическія и драматическія. Празднество совершалось разъ въ четыре года (поздийе, можетъ быть, ежегодно) и находилось сначала въ завидываніи этолійцевъ, а поздийе—амфиктіоновъ.

A. Mommsen, Delphika, Leipz. 1878. — L. Weniger, Ueber das Collegium der Thyiaden von Delphi, Eisenach 1876. —O Corepiant: B. Haussoullier at Bulletin de corresp. hell. T. V (1881).

## §. 4. Съверная Еллада.

Изъ праздниковъ, совершавшихся въ разныхъ ивстностяхъ свверной Еллади, мы назовемъ лишь наиболее известные. Въ Фокидо самымъ важнымъ празднествомъ, по словамъ Плутарха (Virt. mull. 2), были 'Едафирода въ честь Артемиды въ г. Гіамполь. Въ г. Амфиклев при святилище Ліониса съ врачебнымъ оракуломъ совершались оргін, которыя Павсаній (Х, 33, 5) называетъ достопримъчательными. Въ Локридо пользовалось извъстностью празднество (πανήγυρις) при храмѣ Посидона на мысѣ 'Ріоу и мистеріи въ честь такъ называемыхъ "Ауактес паїбес въ г. Амфиссѣ; вто были эти "Ανακτες παίδες, не было извістно съ достовірностью: одни называли ихъ Діоскурами, другіе Куретами, третьи—Кабирами (Павс. Х., 38, 3). Въ Этоліи назовемъ общесоюзный праздникъ Пачастых как, совершавшійся въ честь Аполлона въ г. Өерм в около времени осенняго равноденствія и сопровождавшійся разными состязаніями. Въ Акарнаніи праздновались "Актю съ состязаніями при храмъ Аполлона на Актійскомъ мысъ, возвысившіяся до небывалаго блеска вследствіе известной победы Августа; после побъды состязанія были музыкальныя, гимническія и конныя чрезъ важдые 4 года. Въ Додоню важивищимъ празднивомъ были Náia въ честь Зевса, почитавшагося тамъ подъ прозвищемъ Насос. Въ  $\Theta eccaniu$  кром $\mathfrak k$  многих $\mathfrak k$  м $\mathfrak k$ стных $\mathfrak k$  праздников $\mathfrak k$  в $\mathfrak k$  разных $\mathfrak k$  городах $\mathfrak k$ были и такіе, которые праздновались всёми оессалійцами; къ ихъ числу принадлежали, напр., Недорог въ честь Зевса, сходныя съ римскими Сатурналіями: при нихъ устраивались роскошные пирше. ственные столы, къ пиршествамъ приглашались не только иностранцы, но и рабы, освобождавшіеся на время празднествъ отъ работь (Авен. XIV, 45). Далье упомянемь Таорохавація, въроятно совершавшіяся въ честь Посидона, но славившіяся главнымъ образомъ боями быковъ, при которыхъ оессалійскіе всадники щеголяли своею ловкостью и искусствомъ,

Здесь же упомянемъ о культахъ и празднествахъ въ еллинскихъ колоніяхъ на северномъ берегу Чернаго моря, въ пределахъ нынъшней южной Россіи. Здъсь, особенно въ Ольвіи, пользовался высокимъ уваженіемъ наравив съ богами Ахиллъ, считавшійся повровителемъ и владикою всего Понта (Почтарупа). Ему быль посвященъ необитаемый островъ Бълый (Δευκή, нынъ Зменый, противъ устьевъ Дуная) съ храмомъ, въ которомъ герой, по миеическимъ преданіямъ, наслаждался безсмертіемъ вмістів съ Еленою, дарованною ему богами въ супруги, а также такъ называемый Ахилловъ бёгъ, узкая коса къ югу отъ Дивпровскаго лимана (нынв Тендра), на которой герой будто бы упражнялся въ бъгъ. Въ Ольвін въ честь Ахилла совершалось празднество съ конскими ристаніями, установленными по сов'яту дельфійскаго оракула, а также съ состязаніями въ бъгъ, прыганьъ, метаніи дисковъ и копій. Кром'в Ахилла ольвіоподиты чтили Зевса подъ разными прозваніями ("Ολβιος, Σωτήρ, Βασιλεύς, Πολιάργης), Аполлона Покровителя (Προστάτης), Гермеса, Деметру, Мать боговъ, Діониса, въ честь котораго совершались Διονόσια съ театральными представленіями, и др.—Въ Херсонесть Таврическомъ главною богинею была Дівва (Παρθένος), которую отождествляли съ Артемидою и въ честь которой совершали Пαρθένεια съ процессіей. Алтарь Дівы находился въ акрополѣ рядомъ съ алтаремъ обоготвореннаго города, кромѣ того въ городъ быль храмъ съ древней статуей богини (ξόανον). На берегахъ Боспора Киммерійскаго (въ Пантикапэв, Фанагоріи и др. городкахъ) упоминаются культы Аполлона Врача (Ίατρός), Зевса, Деметры, Артемиды, Афродиты, храмъ которой находился въ м'єстечкі 'Апатоором на азіатской стороні пролива, затімь Нана и др. боговъ, въ числъ которыхъ упоминаются и восточныя божества Санергъ и Астара. Въ г. Горгиппіи праздновались, между прочимъ, Ерраїа съ гимническими состязаніями. Въ г. Танаидп въ позднія времена (II и III вв, по Р. Хр.) было много религіозныхъ обществъ, почитавшихъ высочайшаго бога (θεός δψιστος). Свёдёнія о религіозныхъ вёрованіяхъ этихъ колоній почерпаются главнымъ образомъ изъ надписей.

Hermann, Gottesd. Alterth. § 64.—О культь Ахилла въ Понть: Н. К. Е. Köhler, Mémoire sur les îles et la course cons. à Achille dans le Pont Euxin, S. Pétersb. 1827.—Латышевъ, Изслъдованія объ исторіи и госуд. стров г. Ольвій (Сиб. 1887), стр. 52—61. — Е. Schürer, Die Juden im bospor. Reiche und die Genossenschaften der σεβόμενοι Θεὸν ΰψιστον ebendaselbst, въ Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1897, стр. 200—225. — Полное собраніе надписей съвернаго побережья. Чернаго моря: Inscriptiones antiquae orae septentrionalis Ponti Euxini Graecae et Latinae ed. B. Latyschev, voll. I et II, Petrop. 1885—1890.

## § 5. Острова Эгейскаго моря.

Обращаясь къ культамъ острововъ Эгейскаго моря, прежде всего упомянемъ Самовракійскія мистеріи Кабировъ, стоявшія на ряду съ самыми знаменитыми празднествами Еллады. Подробности о нихъ см. ниже въ гл. 20, § 3.

Островъ Евбея извёстенъ быль многими празднествами, которыя посвіщались иностранцами, какъ напр. Гераіотіа въ честь Посидона въ г. Герэств, 'Анарочвия въ честь Артемиды близъ Еретріи и др. На іонических Кикладах наибольшаго развитія достигь культь Діониса, праздники котораго, какъ и въ другихъ мъстахъ, были соединены съ хоровыми и театральными представленіями; нъсоторые изъ праздниковъ Діониса отличались и мъстными особенностями, какъ напр. на о. Андрю, гдв въ зимній праздникъ Діониса, называвшійся Особаюта, вино само текло изъ храма (Павс. VI, 26, 1; ср. Ооїа въ Елидів), или на о. Накси, гдів по миническому преданію Діонись сочетался бракомъ съ Аріадною: переміны судьбы послівдней подавали поводъ празднующимъ сначала въ выраженіямъ печали, потомъ-радости. Кром'я того на каждомъ островъ и даже въ отдъльныхъ городахъ одного и того же острова были, конечно, мъстные особенно уважаемые культы и праздники, — напр. на Сиръ 'Нрахдела, на Аморгъ 'Нраїа, на Теносъ и Миконъ Посібека, на Паросъ Плочтирка и пр. Но всъ эти мъстные праздники затмевало собою знаменитое празднество Аполлона на о. Делосю, религіозномъ центръ Кикладъ. Здъсь издревле существовала амфиктіонія или священный союзь народовь іонійскаго племени 1). Сосъдніе островитяне собирались на священный островъ, считавшійся родиною Аполлона и сестры его Артемиды, сь женами и дътьми и совершали въ честь бога гимническія и музыкальныя состязанія съ участіемъ хоровъ, посылавшихся городами. Съ теченіемъ времени праздникъ пришелъ въ упадокъ вследствіе разныхъ бъдствій, поразившихъ іонійцевъ, такъ что состязанія на немъ совершенно прекратились, только хоры по прежнему посылались на празднивъ авинянами и островитянами (Оув. III, 104). Въ 426 г. анинине, имъншие тогда главенство въ амфиктионии, произвели тщательное очищение острова, возобновили на праздникъ

<sup>1)</sup> См. ч. І, стр. 326 (изд. 3).

Аполлона гимническія состазанія и ввели конныя ристанія, которыхъ прежде не было. Съ тъхъ поръ праздникъ, носившій по острову названіе Δήλια, быль центетерическимь, т. е. совершался разъ въ четире года. Онъ состоялъ главнимъ образомъ изъ хоровыхъ песенъ и плясовъ въ честь бога и различныхъ состязаній, увеличенію блеска и пышности которыхъ много содействовали священным посольства (дефіді), прибывавшія съ участвовавшихъ въ амфиктіоніи острововъ, изъ Абинъ и изъ некоторыхъ другихъ государствъ собственной Еллады (напр. изъ Мегаръ и Мессеніи). Особеннымъ великольніемъ отличалась абинская беорія, начальство надъ которою (ἀργιθεωρία) принадлежало къ числу литургій богатыхъ гражданъ 1). Өеорія отправлялась не только въ пентерическому правднику, а ежегодно; для перевзда ея на Делосъ всегда употреблялся одинъ и тотъ же старинный, но, конечно, по мъръ надобности подновляемый корабль, по преданію, тоть самый, на которомъ Өесей вздилъ на Критъ для убіенія Минотавра. Вообще воспоминание объ этомъ путешествии играло видную роль во время праздника; въ числъ священныхъ плясокъ упоминается үерогос, въ которой мимически представлилось блуждание Оесея въ лабиринть (Пл. Өес. 21; ср. Каллим. гимнъ Дел. 310). Изъ исторіи осужденія Сократа изв'єстно, что все время отъ отправленія священнаго корабля на Делосъ до возвращенія (иногда задерживавшагося противными вътрами) считалось священнымъ и въ теченіе его не могли приводиться въ исполнение смертные приговоры надъ преступниками. Праздникъ совершался въ «Священномъ» мъсяцъ, соотвътствовавшемъ аттическому Аноестеріону. Ежегодно въ то же время совершались 'Απολλώνια съ гимническими и конными играми и хорами. Извістень также праздникь Διονόσια съ драматическими представленіями и др. 2).

На о. Самост особымъ уваженіемъ пользовалась Гера, которая, по словамъ самосцевъ, на ихъ островѣ родилась, выросла и вышла замужъ; это предпочтительное уваженіе къ богинѣ, которая у другихъ іонійцевъ не пользовалась особенно выдающимся значеніемъ, быть можетъ, слѣдуетъ объяснять тѣмъ, что іоническіе переселенцы уже застали культъ Геры у прежнихъ обитателей острова и усвоили его себѣ. Въ пользу этого предполо-



<sup>1)</sup> См. ч. І стр. 299 (изд. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Полный списокъ делосскихъ праздниковъ, извъстныхъ изъ надписей, представляетъ *Homolle* въ Bull. de corr. hell. 14 (1890), стр. 492 сд.

женія свидітельствуеть встрічающееся у авторовь названіе самосской Геры Пеласгическов. Въ честь Геры совершались зайсь ява праздника, изъ которыхъ одинъ, называвшійся 'Нраїа, извістенъ блестящею вооруженною процессіею, при которой изображалось торжество бракосочетанія Геры съ Зевсомъ со всёми свадебными обрядами, а другой, называвшійся Точес, отличался таинственными обрядами, въ которыхъ главную роль играла древняя деревянная статуя богини (βретаς). Авенэй со словъ самосца Менодота разсказываетъ (XV, р. 672), что праздникъ былъ установленъ въ воспоминаніе того, что однажды Тирренскіе пираты сдёлали покушеніе похитить статую и действительно принесли было ее на корабль, но вогда хотели пуститься въ путь, то не могли сдвинуть съ места корабль, пока не возвратили статую на берегь и не принесли ей жертвы. Между твиъ среди обитателей острова распространился слукъ, что богиня исчезла изъ храма, и они пустились ее искать. Найдя статую на берегу и предполагая, что она сама перенеслась туда, они привязали ее къ лозв и окутали вътвями, но затъмъ жрица отвязала ее, очистила и перенесла обратно въ храмъ. Поэтому и на праздникъ статую относили въ берегу и прятали, потомъ снова отыскивали и возвращали въ храмъ.

Изъ острововъ съ дорическимъ населеніемъ Родосъ занимаетъ первое мъсто по числу и значенію своихъ культовъ. Выше всего стояль здёсь культъ Солица ("Насос, дор. "Адеос), въ честь котораго чрезъ каждые 4 года совершался большой праздникъ Άλίεια, соединенный съ гимническими, конными и музыкальными состязаніями (первоначально установленными въ память мѣстнаго героя Тлеполема) и съ большой процессіей, въ которой, по всей в'вроятности, вели четырехъ коней, потомъ приносившихся въ жертву божеству посредствомъ сбрасыванія живьемъ въ море. Въ г. Линдъ извъстенъ культь Асины Линдійской, праздникъ Геракла съ оригинальнымъ обычаемъ приносить въ жертву рабочихъ быковъ при брани и провлятіяхъ присутствовавшихъ при жертвоприношеніи (ср. стр. 91) и празднество Σμίνθια въ честь Аполлона, культь котораго съ прозвищемъ Σμίνθιος былъ широко распространенъ по малоазіатскимъ городамъ. Название это производится отъ сл. σμίνθος-мышь и объясняется легендою о спасеніи страны Аполлономъ и Діонисомъ отъ множества мышей, уничтожавшихъ виноградныя лозы. Въ г. Родост совершались Дюуоска съ состязаніями хоровъ и театральными представленіями. Затімь на Родосі было много религіозныхь

обществъ, составлявшихся съ цълью почитанія разныхъ греческихъ и негреческихъ божествъ; каждое изъ нихъ, конечно, имъло свой особый праздникъ.

На о. Кост главнымъ божествомъ былъ Асклепій, въ честь котораго совершались торжественно 'Асклипійа. Кромъ того извъстны культы Геры, Деметры съ праздникомъ Өалбога, Геракла (въг. Антимахіи), жрецъ котораго при совершеніи жертвоприношенія одъвался въ женское платье (Плут. Q. Gr. 58), и др. боговъ.

Островъ Крита представляеть много оригинальных формъ культовъ, происхожденіе которыхъ относится въ глубовой древности, еще до занятія острова дорійцами. Здѣсь совершались мистеріи Зевса и Куретовъ, о которыхъ будеть сказано ниже (гл. 20, § 4). Въ честь Европы, по извѣстному миеу перенесенной Зевсомъ на Критъ, совершался праздникъ Ἑλλώτια, при которомъ кости Европы носили въ процессіи въ огромномъ миртовомъ вѣнкѣ (Аеен. XV, 22). Въ память убіенія Діониса-Загрея совершалось черезъ каждые 2 года празднество, при которомъ представлялись его страданія (Iul. Firm. de err. pr. relig. р. 417), въ честь Ино или Левкоееи— Ἰνάχια. Кромѣ того были, конечно, мѣстные праздники въ разныхъ городахъ.

На дорических Кикладах Ферт и Анафт упоминаются Карчеї а и Υαχίνθια, кром того на последнем остров праздник въ честь Άπόλλων 'Ασγελάτας. Въ ливійской Кирент, колонизованной изъ Өеры, кром общаго дорійцам культа Аполлона упоминается пышный праздникъ Διοσχούρεια, затем 'Αστοδρόμια въ память основанія города (οίονεὶ τῆς πόλεως γενέθλια, Свида) и Θεοδαίσια въ честь Діониса и Нимфъ.

Hermann, Gott. Alterth. § 65. — O pogocchurb Rylbtand: M. W. Heffter, Ueber die Götterdienste auf Rhodos, 3 Hefte, Zerbst 1827—33. — Dittenberger, De sacris Rhodiorum comm. 1 et 2, Halis (ind. schol.) 1886—7.

#### 8 6. Малая Азія.

Для іонических волоній западнаго берега Малой Азіи праздникъ Пачішча, совершавшійся на мысь Микаль въ честь Посидона Геликонскаго, быль такимъ же религіознымъ центромъ, какимъ было Делосское празднество для іоническихъ Кикладъ. Празднествомъ завъдывали пріенцы, изъ среды которыхъ для совершенія торжественнаго жертвоприношенія избирался юноша подъименемъ «царя» (Стр. VIII, р. 384; XIV, р. 639). Впослъдствіи общее

празднество было неренесено въ Ефесъ (Діод. XV, 49), но культъ Посидона на Микалѣ продолжалъ существовать еще во времена Страбона. Впрочемъ, отдъльные города были такъ же независимы другъ отъ друга въ религіозномъ отношеніи, вавъ и въ политическомъ, и представляють не мало мёстныхъ культовъ, иногда восходившихъ до глубокой древности. Такъ,  $E\phi ec$ ъ славился своимъ великоленным храмомъ Артемиды и празднествомъ въ честь ея, заступившимъ потомъ мъсто Паніоній въ качествъ религіознаго центра малоазіатскихъ городовъ. Празднество сопровождалось конными, гимническими и музыкальными состязаніями и привлевало изъ разныхъ городовъ множество посётителей, которые съёзжались съ женами и детьми и приносили богине богатые дары и жертвы (Діон. Гал. IV, 25). Празднествомъ завёдывали такъ называемые есойуес (Павс. VIII, 13, 1). Жрецами богини здесь были евнухи, называвшіеся μεγάβυζοί и пользовавшіеся величайшимъ почетомъ (Стр. XIV р. 641); были также жрицы, проходившія три степени священства: жрица низшей степени называлась неддієря, второйίέρη, τρετρεμ-παριέρη (Παντ. An seni sit ger. resp. 24). Κρομή τοιο въ Ефесъ пользовались извъстностью Таоріа въ честь Посидона, Өеорофора въ честь Деметры и др.—Въ Милето важнийшимъ праздникомъ были Διδόμεια въ честь Аполлона, храмъ котораго съ знаменитымъ оракуломъ (см. ниже гл. 19, § 2) находился въ **м**ѣстечкѣ Дидимахъ, кромѣ того Nηληίς въ честь Артемиды и пр.

Городъ Кизикъ извъстенъ былъ оргіастическимъ культомъ фригійской Кибелы, чествовавшейся подъ именемъ Плакіанской Матери (Герод. IV, 76; С. І. Gr. 3657), кромъ того праздновалъ 'Аνθεστήρια въ честь Діониса и Феррефаттіа въ честь Персефоны, которая, по преданію, получила этотъ городъ въ приданое отъ Зевса и почиталась въ немъ больше всъхъ боговъ; въ жертву ей приносились черныя коровы (Апп. Миерид. 75). Въ Лампсакъ кромъ культа Пріана слъдуетъ отмътитъ 'Асхдуктеїа, при которыхъ всъ граждане надъвали вънки, дъти освобождались отъ учебныхъ занятій и рабы отъ работъ, а судопроизводство пріостанавливалось (С. І. Gr. 3641 в.)

О редигіозной жизни эолійских колоній въ М. Азіи сохранилось мало свідіній. Религіознымъ цептромъ ихъ былъ праздникъ Аполлона въ г. Γρόνειον, кромів того особымъ уваженіемъ пользовался Аπόλλων Πορνόπιος. На о. Лесбю въ г. Митиленів былъ почитаемъ 'Απόλλων Μαλόεις, празднество котораго совершалось митиленцами всенародно внів города, на мысів Малеів (Оук. III, 3), и "Артеріс Өзрміа, въ честь которой совершалась Өзрміах патіроріс, упоминаемая въ надписяхъ въ качеств важнайшаго праздника митиленцевъ.

Редигіознымъ центромъ дорійскихъ колоній на юго-западномъ берегу М. Азіи быль праздникъ Аполлона, Нимфъ и Посидона въ Тріопіи съ состязаніями, носившими спеціальное названіе Δώριος άγών (Герод. I, 144; Өук. VIII, 35 и др.). Кромѣ того городъ Книдъ славился культомъ Афродиты, почитавшейся здѣсь подъ разными названіями (Павс. I, 1, 3).

Hermann, Gott. Alterth. §§ 66, 67.

#### § 7. Западныя волоніи.

О религіозной жизни городовъ Великой Греціи мы имвемъ лишь немногія свёдёнія, такъ какъ процвётаніе большинства ихъ относится къ такимъ временамъ, отъ которыхъ сохранилось очень мало письменныхъ памятниковъ. Даже изъ Таранта, въ которомъ въ цвътущее время было, говорять (см. выше стр. 14), больше праздниковъ, чёмъ будней, мы знаемъ только Διονόσια, праздновавшіяся съ большою невоздержностью (по словамъ Платона во время этого праздника весь городъ быль пьянъ), да темныя названія **Дацека и Оа**обка. — Въ *Неаполь* совершалось празднество въ честь сирены Пароенопы съ гимническими состязаніями и б'йгомъ съ факедами. Со временъ Августа празднество это подъ названіемъ Σεβαστά или Ίταλικά повторялось чрезъ каждые 4 года въ теченіе нъсколькихъ дней съ гимническими и музыкальными состязаніями и по своей извъстности стало на ряду съ знаменитъйшими праздниками Еллады (Страб. V, р. 246). Затемъ упомянемъ культъ Зевса Омарія ('Ομάριος), служившій религіознымъ центромъ ахейскихъ городовъ южной Италіи после уничтоженія Писагорейскаго союза, и празднество Геры на мысъ Лавиніи близъ Кротона, привлекавшее къ себъ всъхъ италійскихъ грековъ (Авен. XII, 58).

Въ греческихъ городахъ Сициліи особеннымъ значеніемъ пользовался культъ Деметры и Персефоны, которымъ былъ посвященъ весь островъ (Сіс. in Verr. IV, 48,6107). Извъстно, что онъ преимущественно предъ другими мъстностями считался мъстомъ похищенія Персефоны и бракосочетанія ея съ Плутономъ; съ этимъ событіемъ связанъ былъ цълый рядъ праздниковъ, какъ напр. 'Аνθεσφόρια, Θεογάμια, 'Ανακαλυπτήρια, Κόρεια; временемъ похищенія считалась

или весна, къ которой, безъ сомнения, относится первый изъ названныхъ праздниковъ, или время созрѣванія хлѣбовъ, когда совершалось самое торжественное жертвоприношеніе. М'істомъ похишенія считался преимущественно Еннейскій дугь. Источникъ Кіана близъ Сиракусъ, по преданію, явился на томъ мість, гді Плутонъ съ похищенною Корою сврылся въ подземное царство; поэтому сиракусяне ежегодно совершали у этого источника празднество, при которомъ отъ имени государства приносили въ жертву быковъ, живьемъ погружая ихъ въ озеро: такой способъ жертвоприношенія, но преданію, быль указань Геракломь (Діод. IV, 23 и V, 3 сл.). На празднество еще во времена **П**ицерона стекалось множество народа. Кром'в того въ честь самой Деметры осенью совершались Өеорофорга, отличавшіяся особенною пышностью въ Сиракусахъ, гдъ они продолжались 10 дней и праздновались преимущественно женщинами; изъ обычаевъ праздника упоминается, м. пр., перебранка между женщинами въ память того, что Деметра, опечаленная похищеніемъ дочери, развеселилась отъ бранныхъ словъ служанки (Аеен. XIV, 56). Кромъ Сиракусъ Өесмофоріи праздновались въ Акрагантв, Катанв и др. городахъ. — Кромв празднествъ, относящихся въ культу Деметры, въ разныхъ сицилійскихъ городахъ упоминаются и мёстные праздники, какъ заимствованные изъ метрополій, такъ и обязанные своимъ происхожденіемъ какимъ-либо містнымъ условіямъ и особенностямъ, или историческимъ событіямъ. Такъ, въ Катань быль праздникъ Аітуаїа въ честь Зевса Этнейскаго, въ Сиракусахъ - Артеріона, Έλώρια или 'Ασινάρια въ память пораженія авинянъ въ 413 г., 'Ελευθέρια и др. Въ Гемп извъстенъ культъ хооническихъ божествъ съ мистическими обрядами (Герод. VII, 153), въ г. Агиріи пышный праздникъ въ честь Геракла съ гимническими и конными состязаніями, при чемъ въ празднованіи участвовали и рабы, а также празлисство въ честь Гераклова родственника Іолая (Діод. IV, 24). На гор'в Ерико было святилище Афродиты, по словамъ Павсанія (УШ, 24, 3) пользовавшееся уваженіемъ съ глубокой древности и по богатству не уступавшее святилищу въ Пафъ (на о. Кипра). При храма жило много посвященных богина рабовъ и рабынь (ієробордог). Изъ совершавшихся здісь празднествъ Авенэй (IX, 51) упоминаетъ 'Ауаую́ую въ память удаленія богини въ Ливію и Кататоріа въ честь ея возвращенія. Эти праздники, очевидно, были установлены по образцу подобныхъ же празднествъ въ культв Персефоны.

Въ фокейской колоніи Массами изв'єстни культи Артемиди Ефесской и Аполлона Дельфинія (Стр. IV р. 179), а также праздникъ, который у Юстина (43,4,6) называется Floralia, а по гречески, по всей въроятности, назывался 'Аνдесті́ріа, и описанный Петроніемъ (Sat. 141) оригинальный обрядъ, напоминающій обряды авинскихъ Өаргелій: въ случав появленія какой либо епидеміи одинъ изъ б'єдняковъ добровольно предлагалъ себя въ жертву за государство; ему въ теченіе года давали отличное содержаніе на государственный счетъ, затімъ, одівъ въ священныя одежды и украсивъ вітвями, обводили по городу, произнося заклятія, чтоби на него пали всії б'єдствія государства, и сбрасивали со скалы.

Само собою разумѣется, что здѣсь описаны далеко не всѣ культы и праздники въ разныхъ государствахъ еллинскаго міра. Ихъ число особенно увеличилось во времена римскаго владычества; вслѣдствіе упадка прежнихъ религіозныхъ вѣрованій главною и существеннѣйшею частью празднествъ сдѣлались тогда разнаго рода состязанія, учреждавшіяся не только въ честь боговъ, но и римскихъ императоровъ, ихъ любимцевъ и видныхъ политическихъ дѣятелей.

Hermann, Gottesd. Alterth. § 68.

# отдълъ у.

## ОСОБЫЕ ВИДЫ КУЛЬТОВЪ И РЕЛИГІОЗНЫХЪ УЧРЕЖДЕНІЙ.

ГЛАВА 18-я.

### Мантика.

Глубокая въра въ полную зависимость всъхъ явленій природы и всей человъческой жизни отъ воли боговъ и въ то, что боги отъ времени до времени открывають эту волю человъку, по его просьбъ или по собственному желанію, посредствомъ различныхъ знаменій, заставила древнихъ уже очень рано обратиться къ внимательному наблюденію явленій природы и окружающей жизни съ

цёлью открывать въ нихъ какіе-либо намеки или указанія, посредствомъ которыхъ божество жедало выразить человъку свою волю. Всв способы отгадыванія воли божества, выражающейся въ техъ или другихъ знаменіяхъ, обнимались словомъ рачтеї или рачтіх і. Древніе различали два вида мантики: безъискуственную (атеруюс) и искусственную (ёчтехуюс). Подъ первою разумъются случан, когда или во сет являются человъку откровенія божества, или на яву душа его извъстнымъ образомъ просвътляется и въ такомъ состояніи болье или менье ясно познаеть сокрытое отъ другихъ; такое состояніе души древніе приписывали наитію свыше и людей, находящихся въ такомъ состояніи, называли «объятыми божествомъ» (ένθεοι или θεόληπτοι, ένθοοσιώντες). Люди развитые уже въ древности понимали ненормальность такого душевнаго состоянія, въ которомъ человъкъ получаетъ способность предсказывать будущее: Платонъ говоритъ (Tим. р. 71 e), что никто не берется за истинное и вдохновенное гаданіе, находясь въ здравомъ умѣ. На это же указываетъ самое название раутеіа, происходящее отъ одного корня съ наичеовал.-Искусственная мантика состояла въ наблюденіи и объясненіи различныхъ знаменій, посредствомъ которыхъ боги отврывали людямъ свою волю; для этого способа предсказаній не требовалось особаго вдохновенія, и потому его можно было пріобретать посредствомъ опыта и изученія. Который изъ этихъ двухъ видовъ мантики древнъе, опредълить невозможно. У грековъ какъ въ Гомеровскія времена, такъ и въ историческія оба они существовали рядомъ; то же видимъ мы у римлянъ и у варваровъ. Впрочемъ въ Гомеровскихъ поэмахъ встрвчается одинъ только случай энтузіастическаго предсказанія, именно въ Од. ХХ, 350 сл. Прорицатель Өеоклименъ, находясь въ дом'в Одиссея на пиршествъ жениховъ Пенелопы, вдругъ видитъ, какъ тъма обнимаетъ ихъ головы, ихъ тела, стены и балки дома обагряются кровью, весь домъ наполняется тёнями, стремящимися въ Еребъ, солнце скрывается и мгла окутываеть небо. Өеоклименъ видитъ во всемъ этомъ явное предвиаменование близкой гибели жениховъ, но они не обратили никакого вниманія на его слова, сочли сумасшедшимъ и приказали вывести вонъ. Въ другихъ случаяхъ Гомеровскіе прорицатели предсказывають по сновидініямъ (очегроπόλοι) и различнымъ знаменіямъ (деопрояща), въ особенности по полету птицъ (οἰωνοπόλοι), наблюденіе котораго является самымъ распространеннымъ способомъ гаданія. Предсказанія по горѣнію

и по внутренностямъ животныхъ въ Гомеровскихъ поэмахъ еще не упоминаются.

#### § 1. Везънскусственная мантика.

Обращаясь въ ближайшему ознакомленію съ безъискусственной мантикой, мы должны замётить, что вёра въ пророческую силу сновиданий была очень сильно распространена въ древности. какъ еще и въ наше время, среди малоразвитыхъ людей. Человъкъ въ сонномъ состояніи считался летко доступнымъ божественному вліянію, которое возбуждало въ немъ образы и мысли, имъвшія то или другое отношеніе къ дъйствительности. Уже въ Гомеровскія времена сновиденія считались происходящими отъ Зевса (томар ех Διός έστιν. Ил. I, 63) и между ними различались сновиденія обманчивыя или ничего не значащія, и върныя или пророческія; первыя входили въ человъку вратами изъ слоновой кости, вторыяроговыми 1). Народное върованіе создало особыя дэмоническія существа, которыя производили или олицетворяли собою сновидёнія. Ихъ м'встопребываніемъ въ Одиссев (XXIV, 12) называется прайній западъ, близъ входа въ подземное царство. Гесіодовская Өеогонія (ст. 212) называетъ ихъ сыновьями Ночи, а поздивищие поэты считали сыновьями Сна ("Υπνος) и различали по именамъ: Μορφεός являлся только въ человъческомъ образъ, «Іхеλоς или Φοβήτωρ принималь видь всевозможныхь животныхь, а Фантасос представлялся въ видв неодушевленныхъ предметовъ (Овид. Метам. XI, 633 сл.). Они находятся подъ властью верховныхъ боговъ, которые и посылають ихъ къ людямъ (напр. во И-й песне Иліады Зевсь послалъ Агамемнону обманчивый сонъ). Иногда и сами боги устраивають єїбю  $\phi$  и посылають его въ спящему ( $O\phi$ . 796), или даже сами являются людямъ во сей въ томъ или другомъ видB (Od. 13 сл.). Даже души усопшихъ, по крайней мърBпока онъ не находятся въ царствъ Анда, т. е. пока тъла ихъ не погребены, могли являться живымъ людямъ во снв (Ил. ХХІІІ, 65). Эти представленія гомеровских времень существовали и впоследствін въ народномъ върованін. Для объясненія сновидіній, какъ и другихъ чудесныхъ знаменій, прежде всего необходимо было

<sup>1)</sup> Од. XIX, 562—567. Впрочемъ, по всей въроятности, эти врата созданы фантазіею поэта главнымъ образомъ изъ-за игры словъ (ἐλέφαντος—ἐλεφαίρονται, κεράων—хραίνουσι), встръчающейся въ указанныхъ стихахъ.

остроуміе, способность комбинаціи составных частей соннаго видінія съ окружающею дійствительностью, но впослідствіи на основаніи различных данных и соображеній постепенно составились опреділенныя правила для объясненія сновидіній и явилось особое искусство снотолкованія, очерохритих і. Древнійшій «сонникъ» или снотолкователь, о которомъ намъ извістно, быль составлень авиняниномъ Антифонтомъ, современникомъ Сократа. До насъ сохранился снотолкователь Артемидора (II в. по Р. Хр.). Но уже въ классическія времена снотолкователи неріздко считались шарлатанами и искусство ихъ не пользовалось уваженіемъ.

Кром'в втры въ сновидения было распространено втрование, что нъкоторые, особенно любимые богами, люди могли и на яву испытывать наитіе свыше, приходить въ состояніе экстаза и, находясь въ немъ, болъе или менъе ясно и опредъленно узнавать сокрытое отъ другихъ. Этотъ видъ безъискусственной мантики, къ которому преимущественно предъ другими подходило самое названіе μαντεία, ставился у грековъ гораздо выше мантики искусственной. Аполлонъ, богъ физическаго и нравственнаго свъта, просвъщавній и души людей, считался главнымъ покровителемъ не только техъ оракуловъ, гдв предсказанія давались подъ вліяніемъ экстаза (см. ниже гл. 19 § 2), но и отдёльныхъ прорицателей. Гомеровскій Калхантъ, котя предсказывавшій по знаменіямъ, а не подъ вліяніемъ экстаза, всетаки получилъ свой даръ отъ Аполлона и обращается къ нему, какъ къ своему покровителю (Ил. I, 86 сл. и 385). Прорицателей, предсказывавшихъ по вдохновенію, было весьма много какъ въ миоическія, такъ и въ историческія времена. Большимъ уваженіемъ пользовались сивиллы, мионческія существа, представлявшіяся въ видъ дъвъ, жившихъ въ разныя времена и въ разныхъ странахъ, обывновенно въ глубовихъ и сырыхъ гротахъ. Съ сивиллами очень сходенъ Бакидъ, миоическій вдохновенный нимфами прорицатель, мъсто жительства котораго также указывалось въ разныхъ странахъ. Сивилламъ и Бакиду приписывалось множество предсказаній, записанныхъ и соединенныхъ въ сборники, къ которымъ обращались въ важныхъ случаяхъ какъ государства, такъ и частныя лица, заимствуя изъ нихъ тъ совъты, которые казались примънимыми къ даннымъ обстоятельствамъ. Подобные сборники имълись и съ именами другихъ миническихъ прорицателей, напр. Мусэя, Лика сына Пандіонова, опванскаго царя Лая и др. 1). Такое собраніе

<sup>1)</sup> Ср. Сивиллины книги въ Римъ.

было, напр., у Писистратидовъ; при своемъ бетстве изъ Асинъ они покинули его на акрополъ, гдъ оно хранилось, и спартанскій царь Клеоменъ взялъ его въ Спарту (Герод. V, 90). У спартанцевъ было собраніе изреченій Дельфійскаго оракула, находившееся въ завъдывани особыхъ магистратовъ Πόθιοι, избиравшихся царями. Кром'в такихъ оффиціальныхъ сборниковъ, находившихся во владініи и подъ надзоромъ государствъ или жрецовъ, существовало еще множество частныхъ сборниковъ, владельцы которыхъ давали изъ нихъ совъты и предсказанія всёмъ, кто къ нимъ обращался, конечно въ большинствъ случаевъ не даромъ. Къ такимъ владъльцамъ сборниковъ предсказаній преимущественно примінялось названіе χρησμολόγοι, котя часто имъ обозначались и такія лица, которыя предсказывали по собственному вдохновенію, а не изъ книгъ. Впрочемъ многіе предсказывали и обоими способами, а кромъ того занимались и гаданіемъ по знаменіямъ (которое къ собственной хресмологіи не им'то никакого отношенія), ділая себі изъ всего этого прибыльную профессію. Были даже цёлые роды, въ которыхъ прорицаніе и искусство объясненія знаменій съ требовавшимися для этого духовными способностями считались наслёдственными, переходившими изъ рода въ родъ отъ какого-вибудь миоическаго родоначальника, бывшаго въ свое время славнымъ прорицателемъ. Таковы были, напр., Іамиды и Клитіады въ Елидъ и родъ акарнанскихъ прорицателей (считавшихъ своимъ родоначальникомъ славнаго Мелампода), изъ котораго происходилъ извъстный Мегистій, павшій при Өермопилахъ (Герод. VII, 221).

#### § 2. Искусственная мантика.

Знаменія, въ которыхъ боги, по вёрованію древнихъ, открывали свою волю, были посылаемы ими или по собственному желанію, или по просьбё людей, выраженной въ молитвё. Для ниспосланія знаменій богамъ служили преимущественно: а) птицы и атмосферныя явленія, б) жертвы, в) знаменательныя встрёчи, г) слова и звуки. Особенно распространено было гаданіе по птицамъ и жертвоприношеніямъ.

Птицы вполнъ свободны и независимы отъ человъка въ своемъ полетъ, онъ парятъ въ воздушныхъ пространствахъ, поднимаются высоко надъ землею, какъ-бы приближаясь къ небеснымъ жилищамъ боговъ, и потому преимущественно предъ другими живыми суще-

Digitized by Google

ствами считались въстниками воли боговъ. Поэтому ихъ появленіе даже безъ предварительной мольбы о дарованіи знаменія считалось знаменательнымъ во всёхъ случаяхъ, когда человёку интересно было узнать волю божества. При ихъ появленіи наблюдалось множество спеціальныхъ примътъ какъ относительно рода птицъ, такъ и относительно способа ихъ полета, бъга или седънія, разныхъ ихъ двеженій, міста появленія, криковъ, отношенія другъ въ другу и въ другимъ существамъ и пр. (ср. Эсх. Пром. 490 сл.), такъ что птицегаданіе (οἰωνιστική, οἰωνοσκοπία) представляло собою весьма развитое искусство, требовавшее большихъ знаній и опытности 1). Каждая птица имёла свою особую символику и, хотя нъкоторыя считались въщими преимущественно предъ другими, но всетави значение важдаго отдёльного знамения находилось въ зависимости отъ множества внёшнихъ обстоятельствъ. Наиболье вышими считались большія хищныя птицы, летающія особенно высоко и по одиночкъ, а не станми. Такія птицы собственно м называются ойочої (отъ обос); но впослёдствіи этимъ именемъ называли всъхъ въщихъ птицъ и даже обозначали имъ (такъ же. какъ и словомъ орис) и разныя другія знаменія. Между оіочоі особеннымъ уваженіемъ пользовался орель, какъ царь птицъ и въстникъ царя боговъ 2); часто также упоминаются ястребы, соволы, коршуны и др.; они подавали знаменія то своимъ появленіемъ съ той или другой стороны наблюдателя, то обстоятельствами, при которыхъ совершилось явленіе. Въ Иліаді (VIII, 247 сл.) орель, пронесшійся надь лагеремь грековь съ олененкомь въ когтихъ и уронившій свою добычу на алтарь Зевса, быль признанъ благопріятнымъ знаменіемъ, а напротивъ пролетвиній слева орель, несшій въ когтяхь живаго змёл и выпустившій его вслёдствіе раны, нанесенной ему змемь въ грудь, предсказалъ несчастие Гевтору при нападеніи на греческій лагерь (Ил. XII, 200 сл.). Для птицегаданія избиралось открытое, удобное для кругозора місто (оішоожоπείον, θώχος όρνιθοσχόπος). Благопріятною считалась правая сторона, при чемъ гадатель обращался лицомъ къ съверу, такъ что направо отъ него былъ востовъ, а налево западъ. У Гомера считаются



<sup>1)</sup> Интересный отрывовъ изложенія прим'ять птицегаданія сохранніся въ Ефесской надписи С. I. Gr. 2953 = I. Gr. ant. 499.

<sup>2)</sup> Βъ На. XVIII, 247 оремъ называется τελειότατος πετεηνών; Ксенофонтъ называеть его μέγας οἰωνὸς καὶ οὐκ ἰδιωτικὸς καὶ ἔνδοξος (Анаб. VI, 1, 23).

благопріятными знаменія, появляющіяся со стороны зари и солнца, неблагопріятными—со стороны мрака. Впрочемъ, какъ кажется, на страны свъта не всегда обращали вниманіе, или правую и лѣвую сторону различали по отношенію не къ гадателю, а къ солнцу; вообще слѣдуетъ думать, что какъ во всей греческой религіи не было систематическаго единства и обязательныхъ для всякаго догматовъ, такъ и при птицегаданіи употреблялись различные способы наблюденія 1).

Рядомъ съ птицегаданіемъ и почти въ такой же степени было распространено гаданіе по разнымъ метеорологическимъ и астрономическимъ явленіямъ (διοσημίαι), каковы: громъ, молнія, солнечныя и лунныя затменія, кометы, падающія звѣзды и т. п. Вѣрованіе въ ихъ вѣщую силу было весьма естественно у народовъ, ставившихъ эти явленія въ прямую зависимость отъ боговъ, управляющихъ силами природы. Ударъ грома или блескъ молніи (въ особенности безъ грозы, при ясномъ небѣ) признавался благопріятнымъ или неблагопріятнымъ знаменіемъ, смотря по тому, съ которой стороны приходился. Ксенофонтъ (Апол. С. 12) называетъ громъ ребуютого обочоттрого. Солнечныя и лунныя затменія и кометы вообще считались страшными знаменіями, хотя въ нѣкоторыхъ случаяхъ объяснялись иначе 2). Наиболѣе извѣстнымъ примѣромъ гаданія по метеорамъ является спартанскій обычай наблюденія неба



<sup>1)</sup> Эсхиль называеть слепаго прорицателя Тиресія «кормильцем» птиць», οἰωνῶν βοτήρ (Семь пр. Өшев 24); отсюда можно бы было заключить, что у грековь быль обычай кормить птиць для гаданій, чтобы всегда имёть ихъ подърукою въ случав надобности; но никакихъ другихъ указаній на этоть обычай не имется. У римлянь, какъ известно, онь быль широко распространень.

<sup>3)</sup> Такъ, напр., извъстно, что лунное затменіе 413 г. заставило Никія отложить на мѣсяцъ отступленіе отъ Сиракусъ и тѣмъ послужило причиною полной гибели аеннскаго войска. Но впослѣдствіи упрекали Никіева гадателя въ невърномъ истолеованіи этого знаменія; такъ, Филохоръ говоритъ, что затменіе въ данномъ случать было счастливымъ предзнаменованіемъ, потому что для бъгства темнота удобнье свѣта, а по мнѣнію Автоклида Никій напрасно рѣшилъ дожидаться слѣдующаго полнолунія, такъ какъ знаменія солеца и луны имѣютъ силу лишь на три дня (Плут. Ник. 23). —Вотъ еще нѣсколько примѣровъ гаданія по метеорологическимъ явленіямъ. Аэролитъ, упавшій при Эгоспотамахъ предъ битвою 405 г., былъ признанъ предзнаменованіемъ пораженія аеннянъ (Плут. Лис. 12). Въ 372 г. комета въ видѣ огненнаго бревна предвозвѣстила спартанцамъ ихъ пораженіе енванцами при Левктрахъ (Діод. XV, 50). Предъ Пелопоннесскою войною небывалое раньше землетрясеніе на Делосѣ предзнаменовало грядущія бѣдствія (Фукид. II, 8).

ефорами, чтобы узнать, не провинились ли цари въ чемъ-либо передъ богами <sup>1</sup>). Гаданіе по звёздамъ, опредёленіе по нимъ счастливыхъ или несчастливыхъ дней, предугадываніе судьбы человёка по положенію созвёздій въ часъ его рожденія, однимъ словомъ все, что относится къ астрологической мантикѣ, въ цвѣтущія времена Еллады почти не было извѣстно. Астрологическія предсказанія стали распространяться тамъ только со временъ Александра Македонскаго, но никогда не возвысились до степени религіозныхъ вѣрованій.

Гаданія по жертвамъ были главнымъ образомъ двухъ видовъ: а) наблюденіе и объясненіе различныхъ знаковъ при заклавіи животнаго и горьніи жертвенныхъ частей (є́нторорауте́а), б) гаданія по внутренностямъ жертвенныхъ животныхъ (ієроскопіа). Въ Гомеровскихъ поэмахъ уже упоминаются доскої, но способъ ихъ гаданія не указывается. Съ какого времени іероскопія вошла въ употребленіе и откуда была заимствована, нельзя сказать съ достовърностью. У Эсхила Променей хвалится тымъ, что научилъ людей такимъ гаданіямъ (Пром. 485 сл.); стало быть, по мнінію Эсхила, они распространились уже въ весьма древнія времена. Другіе называли ихъ изобрітателемъ Посидонова сына Дельфа, эпонима города Дельфъ, откуда можно заключить, что іероскопія распространилась по Греціи изъ Дельфъ, подъ вліяніемъ оракула. По всей въроятности, она впервые появилась на Востокъ и оттуда распространилась по Греціи и Италія.

При жертвоприношеніяхъ можно было наблюдать много признаковъ, изъ которыхъ выводились хорошія или дурныя предзнаменованія. Такъ, напр., считали очень хорошимъ знаменіемъ, если животное добровольно шло къ алтарю и даже давало кивкомъ головы согласіе на убіеніе (чего, впрочемъ, умѣли достигать маленькими хитростями, см. выше стр. 89), и напротивъ дурнымъ, если оно упиралось; еще хуже было, если оно вырывалось и убѣгало отъ жертвенника, или скоропостижно умирало прежде, чѣмъ его успѣвали зарѣзать. Далѣе выводили предзнаменованія изъ быстраго или медленнаго сгаранія жертвенныхъ кусковъ на алтарѣ, изъ направленія, которое принималъ дымъ, т. е. поднимался ли онъ кверху, или разстилался по низу, и т. п. Особенно важныя знаменія выводились изъ способа горѣнія хвоста животнаго, который оставляли

<sup>1)</sup> См. ч. І, стр. 104 (изд. 3).

при жертвенных вускахь: его скрючиваніе обозначало, что данное предпрінтіе будеть сопряжено съ трудностями, опусканіе внизъ предзнаменовало неудачу, а напротивъ поднятіе вверхь—счастіе или удачу 1). Въ виду столь важнаго значенія хорошаго старанія жертвенных вусковь особенную заботливость прилагали къ тому, чтобы хорошо разложить дрова на жертвенникв, что умѣлъ сдѣлать далеко не всякій. Наблюденіе и объясненіе всѣхъ подобныхъ знаменій было дѣломъ емпиромантіи. Какъ особый видъ ея, упоминается λιβανομαντεία, т. е. гаданіе по горѣнію и дыму жертвенныхъ благововій. Писагоръ признавалъ только три вида мантики, именно διὰ κληδόνων, δι' οἰωνῶν и διὰ λιβάνου (Діог. Л. VIII, 1, 20).

Происхождение обычая гадать по внутренностямъ жертвенныхъ животныхъ проще всего объяснить темъ, что пріятными богамъ и стало быть годными для жертвоприношенія считались только животныя вполнё здоровыя и свободныя отъ всякихъ физическихъ недостатковъ, какъ внъшнихъ, такъ и внутреннихъ; обращать особенное внимание на состояние внутреннихъ органовъ животнаго побуждало во-первыхъ то обстоятельство, что они входили въ составъ частей, предназначаемыхъ для сожженія на алгарів, а вовторыхъ то, что они не были доступны изследованію раньше убіенія животнаго. Итакъ, если въ этихъ органахъ оказывалось чтолибо ненормальное, нездоровое, то въ этомъ видели указание божества на то, что жертва ему не угодна или что она не благопріятствуеть начинаніямъ жертвователя, выборъ котораго -- конечно не безъ воли божества — палъ именно на такое животное. Изъ такихъ соображеній легко могло развиться в рованіе въ мантическое значение внутренностей жертвенныхъ животныхъ, а когда оно развилось, то естественно стали дёлаться точныя наблюденія надъ ихъ состояніемъ, строго различаться отдёльныя части ихъ и различныя ихъ ненормальности, изъ которыхъ каждан получила свое особое значение. Такимъ образомъ возникло сложное искусство іероскопіи, тонкости котораго были извістны только дюдямь, спеціально имъ занимавшимся, котя были и общія положенія, изв'єстныя каждому жертвоприносителю по крайней мърв на столько. чтобы ръшить, будеть ли данная жертва угодна божеству. Самою важною изъ всёхъ внутренностей считалась печень ( $\tilde{\eta}\pi\alpha\rho$ ) не только потому, что ея пормальное или ненормальное состояніе легче всего



<sup>1)</sup> Схол. Арист. «Миръ» 1053 сл.; схол. Евр. Финик. 1255 сл.

было замѣтно, но и потому, что ее считали главнымъ органомъ физической жизни; при изслѣдованіи же печени обращали особое вниманіе на ея лопасти (λοβοί), особенности образованія которыхъ признавались весьма важными знаменіями. Кромѣ печени изслѣдовалии другія внутренности: сердце, легкія, селезенку, желчь и др. Упоминаются примѣры, когда, будто бы, совсѣмъ не находили сердца въ животномъ. Знаменія, получавшіяся при жертвоприношеніи изъ внѣшнихъ признаковъ, обозначались общимъ именемъ ієра, а получавшіяся изъ наблюденія внутренностей — сфа́ука 1). Полученіе благопріятныхъ знаменій обозначалось глаголомъ каλλιερεїν, а неполученіе — выраженіями та ієра од γίγνεται, од прохюреї и т. п.

Само собою разумъется, что гаданіе не при всякомъ жертвоприношеніи считалось одинаково важнымъ. Спеціально для цёлей іероскопіи жертвоприношенія были совершаемы только предъ важными предпріятіями, въ особенности на войні, - при переході чрезъ границу непріятельской земли, при посадкі войска на корабли и, главнымъ образомъ, при началъ сраженія. Спартанскіе цари постоянно брали съ собою въ походъ извъстное количество животныхъ для того, чтобы въ нихъ никогда не было недостатка въ случав необходимости прибъгнуть въ іероскопіи, и при всвхъ греческихъ войскахъ постоянно состояло по одному или по нѣскольку гадателей. Если знаменія были неблагопріятны, то жертвоприношенія повторялись нісколько разь, пока наконець не получались счастливыя предзпаменованія 2), или предпріятіе отмінялось на время или совствить. Отсюда уже видно, какое важное значеніе придавали гаданіямъ и върному истольованію знаменій; но такъ какъ контролировать гадателей и оберегать себя отъ ихъ обмана было трудно, то съ теченіемъ времени недовъріе къ нимъ распространилось въ значительной степени. Иногда даже внушали гадателямъ, что желательно благопріятное знаменіе, или сами они примънялись въ требованію обстоятельствъ.



<sup>1)</sup> По мевнію Штенгеля именемъ їєρά обозначались обычныя жертвоприношенія, а σφάγια совершались гадателями предъ важными военными событіями спеціально для цвлей іероскопіи.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Извістный приміръ — гаданія Павсанія предъ битвою при Платэяхъ (Герод. ІХ, 61; Плут. Арист. 17 и 18). Полученіе благопріятныхъ знаменій при первомъ жертвоприношеніи считалось особенно добрымъ знавомъ (γίγνεται τὰ ἰερὰ ἐπὶ τοῦ πρώτου ἱερείου, Ксен. Ан. VI, 5, 2).

Знаменія, относящіяся къ остальнымъ двумъ видамъ искусственной мантики, носять общее название обивода. Сюда относятся всв тв случайныя, болбе или менбе замвчательныя явленія, которыя невольно обращали на себя внимание человъка и въ которыхъ онъ видёлъ, такъ сказать, перстъ божій, указующій счастіе или несчастие. Такія явленія могли встрівчаться постоянно и были столь же разнообразны, какъ все окружающее человека въ его обыденной жизни. При религіозныхъ върованіяхъ, которыя представляли все въ природъ находящимся въ непосредственной зависимости отъ боговъ, а самихъ боговъ-пекущимися о человъкъ и склонными помогать ему совътомъ и предостережениемъ, весьма понятно, что всё такія явленія считались не случайными, а ниспосланными божествомъ съ цёлью намека или указапін челов'єку, и последній напрягаль все свое остроуміе для того, чтобы объяснить себв ихъ значеніе. Эта отрасль мантики носить названіе тератоохожейа. Первоначально каждое явление объяснялось, конечно, посредствомъ болве или менве остроумной комбинаціи его съ окружающими обстоятельствами, но мало по малу образуется традиція, изв'єстныя явленія получають боліє или меніе постоянное объясненіе, хотя для остроумія постоянно остается широкій просторъ, такъ какъ по самой природъ вещей было невозможно, чтобы одно и то же явленіе повторялось при совершенно одинаковыхъ обстоятельствахъ. При этомъ нужно замътить еще, что въра въ въщую силу явленій обыденной жизни вполнъ зависъла отъ степени религіозности и развитія каждой отдёльной личности: люди серьезные и развитые мало или вовсе не обращали вниманія на многія такія явленія, которымъ неразвитая толпа придавала важное значеніе и которыя старалась отвращать всяческими средствами, такъ что большинство такихъ знаменій можно отнести прямо къ области суевърія, не имъющаго ничего общаго съ редигіей.

Въ числѣ такихъ явленій слѣдуетъ, во-первыхъ, упомянуть о знаменательныхъ словахъ или вообще звукахъ (φῆμαι, κληδόνες), которымъ придавали хорошее или дурное значеніе, смотря по обстоятельствамъ, при которыхъ они слишались. Этотъ видъ гаданій упоминается еще въ Гомеровскихъ поэмахъ. Напр., Одиссей, по возвращеніи на родину, намѣреваясь произвести избіеніе жениховъ Пенелопы, проситъ Зевса послать ему φήμην и τέρας, и Зевсъ исполняеть его мольбу: немедленно раздается ударъ грома, а изъ дома слышится голосъ служанки, желающей гибели жениховъ (Од. ХХ,

98 сл.). Изъ поздевищихъ временъ припомнимъ разсказанный Геродотомъ (IX, 91) случай, имъвшій місто предъ битвой при Микалъ: когда самосцы побуждали спартанскаго царя Леотихида напасть на персовъ, онъ спросилъ имя говорившаго и, услышавъ имя Ήγησίστρατος, восвливнуль: «δέγομαι τὸν οἰωνόν» (т. е. принимаю это имя за доброе предзнаменованіе, - лат. отеп ассіріо). Въ нъсколькихъ мъстностяхъ Еллади были даже оракулы, дававшіе предсказанія посредствомъ знаменательныхъ словъ, какъ напр. въ ахейскомъ городъ Фарахъ, въ беотійскихъ Өивахъ и пр. (см. ниже стр. 192). Въ числъ хдубочес весьма важное значение придавалось чиханію (πταρμός). Очень часто наблюдались и принимались за предзнаменованія встрічи при выходів изъ дома или во время путешествія (σύμβολοι ενόδιοι, Эсх. Пром. 489), затёмъ различныя случайности домашней жизни, напр. если во дворъ забъгала чужая черная собака, если скрипъли балки въ домъ, проливалось масло, вино или вода, и т. под. явленія, которыя и въ наше время у суевърныхъ людей считаются въщими. Наблюдение и объяснение такихъ знаменательныхъ явленій въ домашней жизни составляло особый видъ мантики, носившій названіе оіхоохопіх і. Наконецъ следуетъ упомянуть еще о гаданія по жеребьямъ (копрорачть са), употреблявшемся у грековъ съ весьма древнихъ временъ. Встръчаются, конечно, и многіе другіе виды гаданій, иногда очень странные, .но мы не будемъ касаться ихъ, такъ какъ они относятся уже прямо къ области суевърія.

Если мы поставимъ, въ заключеніе, вопросъ о значеніи мантики у древнихъ грековъ, то должны будемъ замѣтить, что широкое развитіе всевозможныхъ ея видовъ уже само по себѣ достаточно свидѣтельствуетъ о высокомъ довѣріи, которое къ ней питали; но степень этого довѣрія видоизмѣнялась смотря по времени и по степени развитія отдѣльныхъ личностей, и какъ во всей вообще греческой религіи, такъ и здѣсь зачастую самыя противоположныя возэрѣнія мирно уживались рядомъ. Съ одной стороны мы видимъ, что и государства и частныя лица не предпринимаютъ ни одного важнаго дѣла безъ совѣта оракула или безъ гаданій, съ другой—что люди развитые уже рано поняли, какимъ прибыльнымъ ремесломъ является мантика для всевозможныхъ обманщиковъ и шарлатановъ, и не стѣснялись осыпать ихъ насмѣшками и клеймить презрѣніемъ. Уже въ Иліадѣ (XII, 237 сл.) Гекторъ пренебрежительно относится къ птицегаданію и произносить знаме-

нитыя слова: είς οίωνὸς ἄριστος, ἀμώνεσθαι περί πάτρης. Въ VII в. по Р. Хр. Аристоксенъ Селинунтскій говориль, что гадатели больше встить внесли шарлатанства (άλαζονεία) въ человтическое общество. Сицилійскій комивъ Ешихармъ (У в. до Р. Хр.) говоритъ о лукавыхъ гадальщицахъ, которыя надувають глупыхъ бабъ, беруть съ нихъ за гаданіе деньги и все знають по своему (fr. 5). Ксенофонть совътуеть каждому учиться гадать, чтобы избавить себя отъ необходимости полагаться во всемъ на объщанія гадателей. Енній, быть можеть следуя Епихарму, называеть гадателей суевърными и безстыдными хвастунами, которые другимъ объщаютъ милліоны, а сами не имъють драхны, другимъ объщають дорогу, а для себя не знають тропинки. Известно, что и въ Риме авспицій, первоначально им'ввшій такое важное значеніе въ государственной жизни, впоследствии обратились въ пустую формальность. Во времена римскихъ императоровъ, въ эпоху всеобщаго упадка языческихъ върованій, особенно сильно развилось скептическое отношение въ гаданиямъ и оракуламъ, которое и повлекло за собою ихъ окончательное паденіе.

A. Bouché Leclercq, Histoire de la divination dans l'antiquité, 4 voll. Paris 1879—1882. (Томъ 1-й имъется въ русскомъ переводъ подъ ред. Ө. Г. Мищенка подъ заглавіемъ: Истольованіе чудеснаго (въдовство) въ античномъ мірѣ, Кіевъ 1881).—Спеціальныя монографін: І. А. Fr. Steger, Die Prodigien und Wunderzeichen der alten Welt, Braunschweig 1800.—С. Curtz, De Graecorum extispiciis, Gott. 1826.—H. Wiskemann, De variis oraculorum generibus ap. Graecos, Marb. 1835.—С. R. Pabst, De dis Graecorum fatidicis, Bern 1840.—С. H. F. Heibreede, De Sibyllis, Berl. 1835.—Friedlieb, Oracula sibyllina, Leipz. 1852.—С. Alexandre, Oracula sibyllina, 2 т. Paris 1841—1853.—В. Büchsenschütz, Traum und Traumdeutung im Alterthum, Berl. 1863.—Cl. Babick, De deisidaemonia veterum quaestiones, diss. Lips. 1892.—A. Lehmann, Aberglaube u. Zauberei von den ältesten Zeiten an bis in die Gegenwart. Deutsch von Petersen. Stuttg. 1898.

#### ГЛАВА 19-я.

## Оракулы.

Въ разныхъ частяхъ еллинскаго міра было много такихъ святилищъ, въ которыхъ давались вѣрующимъ прорицанія отъ имени божества, которому было посвящено святилище, его жрецами или по крайней мърѣ при ихъ содъйствів. Такія святилища называ-

лись рачтеї вли хруотуріа, а получавшіеся въ нихъ вопрошающими отвѣты—рачтеї а или хруорої  $^{1}$ ).

Для удобнъйшаго обозрънія оракуловъ ученые дѣлять ихъ на группы по способамъ, которыми были сообщаемы прорицанія: а) оракулы знаковъ, которые подраздѣляются на два вида смотря по тому, состояли ли эти зпаки въ явленіяхъ природы безъ всякаго участія людей, или получались при помощи какихъ-либо искусственныхъ приспособленій (напр. жребіевъ); б) оракулы экстаза или вдохновенія, гдѣ отвѣты были сообщаемы устами вдохновеннаго богомъ пророка; в) такіе оракулы, въ которыхъ божество сообщало свои откровенія во снѣ или въ различныхъ видѣніяхъ, являвшихся въ святилищѣ; наконецъ г) такіе, въ которыхъ были вопрошаемы не божества, а души усопшихъ, нарочно для этого вызываемыя. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ, впрочемъ, встрѣчаются рядомъ различные виды предсказаній.

Оракуловъ было очень много въ Елладѣ, но извѣстность ихъ была далеко не одинакова, такъ что о многихъ мы ничего не знаемъ, кромѣ имени, и не можемъ опредѣлить, къ какому виду они принадлежали. Мы ограничимся обозрѣніемъ только наиболѣе извѣстныхъ оракуловъ.

Объ оракулахъ вообще кромъ сочниеній Буше-Леклерка, Вискемана и Пабста, указанныхъ въ конць преднаущей глави, ср. Christmann, Allgem. Geschichte der vornehmsten Orakel, Berl. 1780; Clavier, Mémoire sur les oracles des anciens, Par. 1818; Hinspeter, De vi et natura Graecorum oraculorum praecipue belli Pelop. aetate, Berl. 1850.—G. Wolff, De novissima oraculorum aetate, Berl. 1854.—Schoenborn, Ueber d. Wesern des Apollon u. die Verbreitung seines Dienstes, Berl. 1854.—R. Hendess, Oracula graeca quae ap. scriptores graecos Latinosque extant, Hal. 1877.—L. Reyter, Das Orakelwesen bei d. Griechen u. Römern Progr. Diekirch. 1894.

#### § 1. Оравулы знавовъ.

Знаменитвишимъ и древнвишимъ изъ оракуловъ этого вида былъ Додонскій, находившійся въ епирскомъ городв Додонв <sup>2</sup>), въ области, которою въ историческія времена владвли молоссы. Здвсь находился храмъ Зевса, еще въ Иліадв называемаго «Пелас-



<sup>1)</sup> Χρηστήριον и χρησμός происходять оть одного корня съ гл. χράω—даю прорицаніе, χράομαι—спрашиваю оракуль.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мёстоположеніе Додоны окончательно опредёлено и остатки святилища найдены при раскопкахъ, произведенныхъ въ половинѣ 70-хъ годовъ греческимъ ученымъ Карапаномъ.

гическимъ»; это названіе, очевидно, указываетъ на глубокую древность прорицалища, открытіе котораго приписывали Левкаліону. Окрестности Додоны въ Гомеровскія времена были населены Селлами, которые называются въ Иліадъ «пророками, не моющими ногъ и спящими на землв» 1); отсюда видно, что эти Селлы завъдывали оракуломъ и вели суровую, отшельническую жизнь. Въ историческое время они, повидимому, уже не существовали. Способъ предсказаній въ Гомеровскія времена быль тоть же, что и впоследствии: люди «слушали волю Зевса съ высововерхаго дуба» (Од. XIV, 328). Геродотъ (II, 54 и 57) сообщаетъ о Додонскомъ святилищь интересное свидытельство, въ которомъ происхождение его поставлено въ связь съ Египтомъ. Онъ говоритъ, что по словамъ египетскихъ жрецовъ двъ жрицы были увезены финикіянами и проданы-одна въ Ливію, другая въ Грецію; онв первыя основали-де прорицалища въ этихъ странахъ. По словамъ же додонскихъ жрицъ и служителей храма двъ черныхъ голубки вылетъли изъ египетскихъ Оивъ, одна въ Ливію, другая въ Лодону; сввъ здесь на дубе, прилетения голубка сказала человеческимъ голосомъ: «Здъсь слъдуеть быть прорицалищу Зевса», и люди, признавая это за велъніе свыше, устроили прорицалище. «Я же, продолжаеть Геродоть, думаю объ этомъ такъ: если въ самомъ дълъ финикіяне увезли священныхъ женщинъ и продади одну въ Ливію, другую въ Грецію, то мий кажется, что эта последняя была продана въ Өеспротіи, которая есть область Пеласгіи, называемой теперь Едладою. Потомъ, служа тамъ, она основала подъ дубомъ святилище Зевса. Естественно, что бывшая служительница храма Зевса въ египетскихъ Оивахъ почтила память его тамъ, куда прибыла, и, когда научилась по-гречески, устроила прорицалище. Додонцы назвали этихъ женщинъ голубками, въроятно, потому, что онъ были варварскаго происхожденія и, какъ имъ казалось, говорили по-птичьи. Посл'в голубка заговорила по-человически, когда женщина стала объясняться на понятномъ для нихъ языкъ, прежде говоривши по-варварски. Иначе какъ могла бы голубка говорить по-человъчески? Черный же цвътъ голубки показываетъ, что женщина эта была египтянка. На сколько можно довърять этому

Δωδώνης μεδέων δυσχειμέρου άμφι δε Σελλοί σοι ναίουσ' ύποφηται άνιπτόποδες, χαμαιεύναι.

<sup>1)</sup> Η.Α. ΧΥΙ, 238 c.ι. (Μομπτβα Ακμμα): Ζεῦ ἄνα Δωδωναῖε, Πελασγικέ, τηλόθι ναίων,

сказанію объ египетскомъ происхожденіи Додонскаго прорицалища, нельзя рішить опреділенно. Очень можеть быть, что какъ это сказаніе, такъ и другое, по которому въ Додонів давали предсказанія по полету голубей, обязаны своимъ происхожденіемъ исключительно двоякому смыслу слова πελειός: оно значить стрый, стодой, и въ Додонів обозначало жриць, избиравшихся изъ пожилыхъ женщинь (πελειαί или, съ другимъ удареніемъ, πέλειαι); но кромів того слово πελειά или πελειάς обозначаєть видъ голубей сіраго или сизаго цвіта: эта то омонимія, быть можеть, и послужила основаніемъ для приведенныхъ сказаній.

Зевсъ въ Додонѣ почитался подъ именемъ Nάιоς или Nãoς; рядомъ съ нимъ пользовалась большимъ уваженіемъ Діона, которую, вѣроятно, признавали его супругою. Вѣроятно, существованіе въ Додонѣ жрецовъ и жрицъ находилось въ связи съ этимъ двойнымъ культомъ. По словамъ Страбона (VП р. 329), женщины стали давать прорицанія въ Додонѣ именно со времени введенія культо Діоны. При Геродотѣ въ Додонѣ были три жрицы (прорабутиве или профутиве).

Въ Додонѣ было нѣсколько способовъ прорицанія. Самый употребительѣый и древнѣйшій (упоминаемый еще въ Одиссеѣ)— по шелесту листьевъ священнаго дуба, росшаго близъ святилища Зевса. Знаменія, которыя богъ посылаль въ шелестѣ листьевъ, истолковывались жрецами или жрицами, для чего имъ необходимо было особое вдохновеніе; это очевидно изъ того, что додонскія пеліады сравнивались съ дельфійскою Пивією и боговдохновенными сивиллами (Пл.  $\Phi$ эдръ, р. 244 а). Этой необходимостью вдохновенія для пониманія знаменій Додонское прорицалище существенно отличалось отъ другихъ оракуловъ знаковъ. Для того, чтобы вызвать вдохновеніе, безъ сомнѣнія, употребляемы были разные подготовительные священные обряды (въ родѣ омовеній, куреній, жертвоприношеній и т. п.), но о нихъ не сохранилось опредѣленныхъ извѣстій.

Комментаторъ Виргилія Сервій упоминаєть о гадань по журчанью воды источника, протекавшаго у корня священнаго дуба (ad Aen. III, 466). В вроятно, это быль тоть самый источникь, вода котораго, по словамь Плинія (N. h. II, § 228), имъла чудесное свойство зажигать погруженные въ нее погасшіе факелы, хотя горящіе факелы при погруженій въ нее гасли, какъ въ обыкновенной водь. Очень можеть быть, что жрици пили эту воду для возбужденія вдохновенія предъ гаданіемъ, какъ въ Дельфакъ Пивія—воду Кассотидскаго источника.

Далве мы имвемъ достовврное свидвтельство о гаданіи въ Додонв по жеребьямъ. Именно, Цицеронъ (De divin. I, 34, 76) разсказываетъ, что когда спартанскіе послы предъ сраженіемъ при Левктрахъ явились сюда вопросить о побёдв и поставили сосудъ, въ которомъ были жеребьи, любимая обезьяна молосскаго царя перемвшала и разметала жеребьи и все, что было приготовлено для гаданія. Послв этого жрица сказала, что лакедэмонянамъ следуетъ думать не о побёдв, а о спасеніи. Стало быть, гаданіе производилось такъ, что вопрошающій, положивъ жеребьи въ сосудъ, ставиль его на опредвленное мъсто, въроятно на жертвенникъ. Кто вынималъ жеребьи, —вопрошающій или жрецъ, остается неизвъстнымъ, но значеніе вынутаго жеребья объясняла, повидимому, жрица.

Еще неодновратно упоминается «Додонская мидь». Это быль пожертвованный керкирцами мёдный тазъ, поставленный на столбё, подлё котораго на другомъ столбё стояла мёдная же статуя мальчика, державшаго въ рукё бичъ изъ трехъ мёдныхъ цёпочекъ съ игральными костями (ἀστράγαλοι) на концахъ. Эти кости касались таза и, ударяясь объ него при малёйшемъ вётеркё, производили протяжные звуки (Страб. VII, р. 329). Первоначально этотъ даръ керкирцевъ служимъ только для украшенія, и выраженіе «додонскій тазъ» или «додонская мёдь», «додонскій бичъ» употреблялось въ видё поговорки для обозначенія болтливаго, никогда не умолкающаго человёка; но въ болёе позднія времена, быть можетъ, производились гаданія и по звукамъ, производимымъ ударами бича о тазъ.

При раскопкахъ, произведенныхъ въ Додонъ г. Карапаномъ, найдено было довольно много свинцовыхъ табличевъ, на которыхъ были написаны обращенные къ оракулу вопросы.

Додонскій оракуль пользовался меньшею извѣстностью и уваженіемь, чѣмь дельфійскій, но всетаки въ нему нерѣдко обращались не только сосѣди, но и болѣе отдаленныя государства (Спарта, Аеины, Өивы и др.) или частныя лица и даже иностранцы (Крезъ по Герод. I, 46). Этолійцы нанесли Додонѣ рѣшительный ударъ своимъ набѣгомъ въ 219 году (Полиб. IV, 67); во времена Страбона додонское прорицалище было въ полномъ упадкѣ (VII, р. 329), но всетаки продолжало существовать даже при императорѣ Юліанѣ, который обращался за совѣтомъ въ Додону и Дельфы предъ походомъ въ Персію въ 361 г., и окончательно исчезло, вѣроятно, только при Өеодосіи.

Почти одинаковою съ додонскимъ оракуломъ извёстностью пользовался оракулъ Зевса-Аммона, находившійся въ Ливіи, въ оазисѣ Сивахъ, недалеко отъ г. Кирены. Собственно говоря, это не былъ греческій оракулъ, но его нельзя обойти молчаніемъ, такъ какъ онъ имѣлъ огромное значеніе и для Греціи, какъ это видно м. пр. изъ того, что Дельфы, Додона и Аммонъ нерѣдко ставятся рядомъ ¹). Греки уже рано отождествили Аммона съ своимъ Зевсомъ и, если вѣрить Геродоту (І, 46), слава его оракула уже въ VI в. была такъ велика, что къ нему обращался, въ числѣ прочихъ греческихъ оракуловъ, лидійскій царь Крезъ; но особенно прославился онъ послѣ похода Александра Македонскаго. Способъ гаданія состоялъ въ томъ, что жрецы въ торжественной процессіи носили на плечахъ кумиръ божества и особый πрофіть; по колебанію и движеніямъ кумира узнавалъ волю божества и сообщалъ ее вопрошающимъ. (Diod. XVII, 50; Curt. R. IV, 7, 24).

Изъ другихъ оракуловъ знаковъ прежде всего упомянемъ объ Олимпійскомъ «пророческомъ алтарѣ Зевса», какъ называеть его Пиндаръ (Олимп. VI, 6). Здѣсь гаданія производились посредствомъ іероскопіи. Гадатели изъ рода Іамидовъ славились тѣмъ, что умѣли извлекать изъ жертвенныхъ знаменій гораздо болѣе указаній, чѣмъ другіе. Они гадали не только по внутренностямъ животныхъ, но и по горѣнію жертвенныхъ кусковъ на алтарѣ и даже по кожамъ животныхъ. Чаще всего, конечно, прибъгали къ ихъ искусству прибывавшіе въ Олимпію для состязаній атлеты и ихъ родственники, чтобы погадать на счетъ побѣды и т. п.; однако иногда обращались къ олимпійскому оракулу и государства, напр. спартанцы въ тѣхъ случаяхъ, когда при наблюденіи ефорами небеснаго свода являлись знаменія, указывавшія на недовольство боговъ царями (см. выше стр. 181).

Въ ахейскомъ городѣ Фарахъ находилось прорицалище Гермеса, которое Павсаній (VI, 22, 2) описываетъ тавъ. На площади стояла статуя Гермеса и предъ ней жертвенникъ. Вопрошающій приходиль вечеромъ, воскурялъ благовонія предъ статуею, подливаль масла въ лампу, клалъ монету въ урну, стоявшую направо отъ статуи, и говорилъ на уко послѣдней свое желаніе; затѣмъ, заткнувъ уши, уходилъ; дойдя до конца площади, открывалъ уши и первое слово, которое затѣмъ слышалъ, признавалъ отѣѣтомъ бога. Это—образецъ гаданія по звукамъ, рачтих дой скарбоюс.

<sup>1)</sup> Ср. Плат. Зак. V р. 738 с; Аристоф. ІІт. 716; Циц. de div. I, 1 и 43.

Подобные же оракулы хληδόνων были въ Өивахъ при алтарѣ Аполлона Сподія (гдѣ, впрочемъ, гадали и по горѣнію жертвъ), въ Смирнѣ и пр.

Fr. Cordes, De oraculo Dodonaeo, Gron. 1826.—Lasaulx, Das pelasgische Orakel des Zeus zu Dodona, Würzb. 1841.—Gerlach, Dodona, Bas. 1859.—C. Carapanos, Dodone et ses ruines, Par. 1878.—Evo же, L'oracle de Dodone (extrait des Monuments Grecs 1877, № 6).—J. Wachnig, De oraculo Dodonaeo capita quinque, Bresl. 1885.—Stützle, Das Griech. Orakelwesen und besonders die Orakelstätten zu Dodona u. Delphi, 2 r., Progr. Ellwang. 1887—91.—Parthey, Das Orakel u. die Oase des Ammon, Abh. d. Berl. Akad. 1862.

#### § 2. Оракулы экстатическіе (Аполлоновскіе).

Всв оракулы этого вида, по своему значенію стоявшіе гораздо выше оракуловъ знаковъ, были посвящены Аполлону, богу света, которому приписывалось свойство просвётлять души людей и приводить ихъ въ вдохновенное состояніе, въ которомъ они произносили слова, считавшіяся ответомъ самого бога на предложенный ему вопросъ. Эти слова, большею частью несвязныя, записывались жрецами или другими посредниками, состоявшими при святилищъ, и облекались обывновенно-по крайней мърв въ лучшія времена Еллады-въ стройную поэтическую форму. Чёмъ обусловливался экставъ прорицателей, мы не всегда можемъ опредблить съ достовърностью, но что туть не быль исключительно грубый обмань, разсчитанный на легковеріе толии, это доказывается уже темь, что всв экстатическія прорицалища находились въ такихъ местахъ, гдъ существовали явленія природы, которымъ приписывалась воодушевляющам сила, какъ напр. трещины скалъ, испускавшія испаренія, источники воды, обладавшей какими-либо особыми свойствами, и т. п. Если и можеть быть рвчь о намвренномъ обманв, то только со стороны жрецовъ или посредниковъ, которые однако, благодаря оживленнымъ сношеніямъ со всёми областями еллинскаго міра, обладали такими обширными знаніями и такою политическою мудростью, что по крайней мъръ въ лучшія времена. приврывансь авторитетомъ своего бога, руководили всею общественною и религіозною жизнью Еллады. Все сказанное относится главнымъ образомъ къ знаменитъйшему изъ оракуловъ этого вида-Дельфійскому, съ которымъ мы теперь и познакомимся ближайшимъ образомъ.

Городъ Дельфы, упоминаемый уже въ Гомеровскихъ поэмахъ

подъ именемъ Пиеона 1), лежалъ въ Фокидв на южномъ скатв горы Парнаса, близъ рвки Плиста (Плетотос). Къ Дельфамъ вели три главныхъ священныхъ пути: одинъ съ сввера отъ Темпейской долины чрезъ Оессалію, землю малійцевъ и Дориду, другой съ востока изъ Беотіи, Аттики и Пелопоннеса, третій съ юга отъ Криссейскаго залива, гдв высаживались на берегъ прівзжавшіе въ Дельфы моремъ. Горная долина, въ которой лежалъ городъ, съ сввера замыкается двумя крутыми скалами (Фазбріабес петрал), разръзанными узкой впадиной, въ которой до сихъ поръ сохранился знаменитый въ древности Кастальскій источникъ.

Преданіе, сохранившееся въ такъ наз. Гомеровскомъ гимнъ въ Аполлону, приписываетъ основание Дельфійскаго проридалища самому богу. Ища удобнаго мъста для своего святилища и оракула, богъ обощелъ многія области Еллады и наконецъ остановился въ Криссъ, у подошвы Парнаса. Задумавъ основать здёсь храмъ, Аполлонъ самъ отмърилъ землю, а художники Трофоній и Агамедъ возвели потомъ постройку. Здёсь жилъ тогда элой драконъ, вскормившій губительнаго Тифона, рожденнаго гиввною Герою; Аполлонъ убилъ его стрилою и оставиль гнить, πύθεσθαι; отсюда древніе производили слово Πυθώ, обозначавшее эту містность, Πόθιος — прозвище Аполлона и пр.; однако гораздо в фрояти в е производство этихъ словъ отъ корня πυθ-спрашивать (πυνθάνεσθαι). По другому преданію Пинономъ назывался самъ драконъ, служившій стражемъ прорицалища, которое сначала принадлежало Гев (Землв), потомъ Өемидв, а затвмъ Фебв, которая наконецъ передала его Аполлону (Эсх. Евм. 1 сл., ср. Павс. Х, 5, 3). Затемъ богъ сталь искать людей, которые могли бы сдужить ему и сообщать смертнымъ его прориданія. Замітивъ на морів корабль съ критскими моряками, плывшими по торговымъ дёламъ, Аполлонъ превратился въ дельфина и приманилъ корабль въ Криссейскій заливъ, затъмъ, золотой звъздой взлетъвъ къ небу, спустился въ видъ прекраснаго юноши и, назвавъ себя критянамъ по имени, привазалъ принести себъ жертву. Критяне исполнили привазание и совершили жертвоприношение Аполлону-Дельфинию, после чего онъ ввелъ ихъ въ храмъ и поставилъ своими жрецами.

Въ основъ этого поэтическаго преданія, въроятно, лежать намеки на дъйствительные факты. Въ преданіи объ убіеніи дракона видять



<sup>1)</sup> *Ил.* II, 519; IX, 405. *Од.* VIII, 80; XI, 581. О способахъ гаданія въ Пиеопѣ Гомеровскія поэмы не упоминаютъ.

указаніе на уничтоженіе лучами весенняго солнца гибельныхъ испареній, поднимающихся зимою изъ стоячихъ водъ, или вообще на оздоровленіе мѣстности, бывшей прежде вредною для житья. Преданіе о переходѣ прорицалища отъ одного божества къ другому указываетъ на постепенное развитіе и видоизмѣненіе религіозныхъ вѣрованій, послѣднею и высшею степенью которыхъ является культъ Аполлона, бога физическаго и духовнаго свѣта. Ввели этотъ культъ или, по крайней мѣрѣ, способствовали его развитію критскіе выходцы, поселившіеся на криссейскомъ берегу, хотя и нѣтъ надобности думать, что само прорицалище было основано критянами (этого не утверждаетъ и самъ гимнъ).

Причиною основанія прорицалища въ Дельфахъ послужила слёдующая физическая особенность: въ одной изъ мёстныхъ скалъ, почти на половинё ея высоты, на небольшой площадкё находилась глубокая трещина, изъ воторой выходили холодныя испаренія, приводившія всякаго, кто приближался къ ней, въ состояніе безпамятства, въ которомъ подвергающійся вліянію испареній невольно произносилъ безсвязныя слова <sup>1</sup>). Храмъ былъ построенъ такъ, что трещина приходилась въ его аботоу. Открытіе свойства испареній приписывали пастуху Корету (Плут. De def. orac. 42).

Преданіе, сообщаемое Павсаніемъ, какъ мы уже видѣли выше (стр. 24), насчитываетъ нѣсколько храмовъ, предшествовавшихъ тому, постройка котораго приписывается Трофонію и Агамеду и который существоваль здѣсь въ историческія времена. Этотъ храмъ сгорѣлъ въ 548 г. до Р. Хр. и послѣ того амфиктіонами построенъ былъ новый на суммы, собранныя во всей Елладѣ и даже въ иностранныхъ государствахъ. Подрядъ на постройку взяли авинскіе Алкмеониды, жившіе тогда въ изгнаніи, и выполнили его лучше, чѣмъ обязаны были по договору, именно вывели его передній фасадъ изъ паросскаго мрамора, хотя по условію могли построить весь храмъ изъ простаго камня (Герод. V, 62). Строителемъ храма былъ коринескій архитекторъ Спинеаръ. Крѣпкая каменная стѣна 2)

<sup>1)</sup> Iust. XXIV, 6: Media saxi rupes in formam theatri recessit... In hoc rupis amfractu media ferme montis altitudine planities exigua est, atque in ea profundum terrae foramen, quod in oracula patet: ex quo frigidus spiritus vi quadam velut amento in sublime expulsus mentes vatum in vecordiam vertit inpletasque deo responsa consulentibus d'are cogit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стъна эта сохранилась по настоящее время и отврыта при раскопкахъ, произведенныхъ въ разное время нъмецкими и французскими ученими (К. О.

окружала священный округь, въ которомъ кромъ главнаго храма находились и другія святилища, сокровищницы разныхъ государствъ и множество статуй и другихъ даровъ, пожертвованныхъ набожными повлонниками Аполлона или просто лицами, желавшими увъковъчить такимъ образомъ свои имена 1). Здъсь же лежалъ небольщой священный вамень (вівроятно аеролить), по преданію нъкогда поглощенный Крономъ; камень этотъ ежедневно поливали масломъ, а въ праздники покрывали шерстью (Павс. X, 24, 5). Фронтоны главнаго храма были украшены изображеніями главныхъ дельфійскихъ божествъ (Аполлона, его матери Лето и сестры Артемиды, затъмъ Музъ, Геліоса и Діониса) работы художниковъ Праксія и Андросоена, а преддверіе его-изреченіями семи греческихъ мудрецовъ (γνῶθι σεαυτόν, μηδέν ἄγαν и пр.), изображеніемъ буквы Е, значеніе котораго объяснялось различно, и статуею Гомера. Въ следующемъ отделении крама (ей тф иаф) стояли: жертвенникъ Посидона, статуи двухъ Миръ (Моїрси), Зевса Мирагета и Аполлона Мирагета, и священный очагь (ἐστία), на которомъ поддерживался неугасимый огонь. Внутреннее святилище (аботоу), въ которомъ находилась трещина, по словамъ Павсанія (Х, 24, 4), было доступно лишь немногимъ; въ немъ кромъ знаменитаго треножника Пиоји находились: золотая статуя Аполлона, лавровое дерево, источникъ Кассотида (Κασσοτίς), проведенный изъ храмовой ограды, и такъ называемое средоточіе земли (όμφαλός τῆς γῆς), состоявшее изъ куполообразнаго бъломраморнаго камня, по сторонамъ котораго были два золотые орда съ распущенными крыльями. Этоть опрожения в собою превнее свазание: Зевсь, желая определить средоточіе вемли (которую древніе представляли себ'є плоскою), выпустиль съ двухъ противоположныхъ концовъ ея (съ востока и запада) двухъ орловъ, которые слетвлись именно въ

Миллеромъ, Фукаромъ и Вешеромъ, Оссулье и др.). Она оказалась густо покрытою разнаго рода надписями: декретами дельфійцевъ и амфиктіоновъ, актами объ освобожденіи рабовъ и пр. Съ 1892 г. французскіе учение производять въ Дельфахъ систематическія раскопки, результати которыхъ публикуются въ Bulletin de corresp. hellénique.

<sup>1)</sup> Сокровища дельфійскаго храма впервые были разграблены фокейцами во время 3-й священной войны (356—346 до Р. Хр.) и послё того неоднократно расхвщались; однако еще Плутархъ и Павсаній видёли здёсь много превосходныхъ произведеній знаменитёйшихъ художниковъ; во времена Плинія оставалось еще въ Дельфахъ до трехъ тысячъ статуй (N. h. 34, § 36).

этомъ мѣстѣ. Передъ храмомъ стоялъ огромный алтарь для сожиганія жертвъ, а близъ него послѣ сраженія при Платэяхъ поставленъ былъ извѣстный побѣдный даръ грековъ, состоявшій изъ золотаго треножника на бронзовомъ пьедесталѣ, сдѣланномъ въ видѣ трехъ свившихся змѣй (см. выше стр. 43).

Предсказанія давались въ Дельфахъ слѣдующимъ образомъ. Въ аботом надъ отверстіемъ трещины стоялъ высокій треножникъ 1), на который садилась пророчица, называвшаяся Пивією (Подіє или Подіє) и избиравшаяся сначала изъ молодыхъ непорочныхъ дѣвицъ, а впослѣдствіи изъ женщинъ не моложе 50 лѣтъ. Въ древнѣйшія времена прорицанія давались, кажется, только однажды въ годъ, именно весною, въ мѣсяцѣ, который въ Дельфахъ назывался Воспос; въ цвѣтущія времена оракула—ежемѣсячно по нѣскольку разъ, за исключеніемъ тяжелыхъ дней (ἡμέραι ἀποφράδες), при чемъ при святилищѣ состояли двѣ Пивіи и третья запасная (ἔφεδρος); во времена Плутарха была уже только одна Пивія и прорицанія давались однажды въ мѣсяцъ 2).

Обращающіеся за совътомъ къ оракулу (деопропол) получали прорицанія въ порядкъ, опредъленномъ жребіемъ; право допущенія къ прорицалищу вий очереди (прорачтей) давалось дельфійцами только за особыя заслуги, какъ государствамъ, такъ и частнымъ лицамъ. Всв обращающіеся обязаны были предварительно совершать жертвоприношенія и другіе священные обряды по указанію жрецовъ. Въ жертву приносили козъ, которыхъ предварительно подвергали испытанію, чтобы рёшить, будуть ли онв угодны Аполлону (между прочимъ обливали животное водою и, если оно при этомъ содрогалось, то жертву считали угодною). Если результать гаданій оказывался неблагопріятнымь, предсказанія отлагались до следующаго дня. Распорядителями и руководителями при обращении въ оракулу были пять осног, избиравшиеся по жребию изъ благородныхъ дельфійскихъ родовъ, производившихъ свое начало отъ Девкаліона. Кром'в ихъ при храм'в состоили два пожизненных экреца, пророки (профута), излагавшие и объяснявшие

<sup>1)</sup> Βτ καчестве составных частей седамища Пивіи упоминаются δλμος λέβης и ήχεῖον (дат. cortina), взаимное отношеніе которых не вполив ясно. См. Müller, De tripode Delphico (Gott. 1820), Wieseler въ Abhandlungen d. Götting. Gesellschaft d. Wissensch. т. XV и др.

<sup>2)</sup> Hayr. De def. orac. 51; De Pyth. orac. 22.

ивреченія Писіи <sup>1</sup>), и путеводители (перідунтаї), руководившіе постителей при осмотр'в священныхъ памятниковъ и достопримітельностей.

Въ день прорицанія Писія, очистившись омовеніемъ въ Кастальскомъ источникъ, надъвала великольпую златотванную длинную мантію и котурны, возлагала лавровый вънокъ на распущенные волосы и, прежде чъмъ състь на треножникъ, пила воду взъ источника Кассотиды и жевала лавровый листъ. Придя въ экстатическое состояніе вслъдствіе поднимавшихся изъ трещины испареній, она произносила несвязныя слова, которыя, по върованію древнихъ, исходили изъ устъ Писіи подъ прямымъ наитіємъ божества. Испаренія иногда дъйствовали такъ сильно, что становились даже опасными для жизни Писіи. Плутархъ разсказываетъ (De def. or. 51), что въ его время однажды Нисія такъ сильно поражена была испареніемъ, что съ страшнымъ крикомъ соскочила съ съдалища и бросилась вонъ изъ храма; испуганные жрецы также бъжали, но потомъ, опомнившись, возвратились и нашли Писію лежащею безъ чувствъ; чрезъ нъсколько дней она скончалась.

Отвъты Пиеіи слагались обивновенно стихами (гексаметрами, а вы болье позднія времена также элегическимы разміромы или ямбическими триметрами). Нарічіе вы стихахь было обывновенно эпическое, смішанное сы дорическимы; нерідко стихи самимы древнимы вазались тяжелыми и нескладными (Плут. De Pyth. or. 5). Впрочемы уже во времена Александра Македонскаго отвіти давались нерідко вы прозів (на дорическомы нарічіи), а во времена Плутарха стихотворные отвіты были уже рідкостью. Отвіты, какы извістно, весьма часто были темны и загадочны, что отчасти объясняется свойствами древнійшей греческой поэзіи, отчасти преднаміреннымы старанісмы жрецовы выражаться двусмысленно, такы чтобы отвіть во всякомы случаї соотвітствовалы исходу событія, будеть ли оны благопріятень, или неблагопріятень для вопрошавшаго 3). Кромів отвітовы Пиеіи вы Дельфахь были еще гаданія

<sup>1)</sup> А. В. Никитскій (Дельф. эпитр. этюды, стр. 142 сл.) думаєть, что ієрєїє и профута: — тождественны. Вопрось о томь, слушали ли сами вопрошавшіє изреченія Пивіи, или "пророки" слагали изъ нихъ связные отвіты, остается не вполні выясненнымъ. Возможно предположеніе, что Пивія заучивала наизусть зараніе подготовленные отвіты и произносила ихъ съ треножника (ср. зам. Ө. Остолова въ Ж. М. Н. Пр. за декабрь 1895, отд. кл. фил. стр. 97).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ видъ примъра припомнимъ данное Крезу предсказаніе, гласивнее, то онъ, перейдя р. Галисъ, разружитъ великое царство.

по шелесту листьевъ священнаго лавра, стоявшаго надъ треножникомъ Пиеіи, а также по жеребьямъ (ψῆφοι).

Лельфійское прорицалище пользовалось огромнымъ уваженіемъ и авторитетомъ въ древнемъ мірѣ вилоть до совершеннаго упадка явыческихъ върованій. Ни одно важное государственное или частное предпріятіе не совершалось безъ совета оракула, и всякій старался обращаться въ Дельфы преимущественно предъ другими прорицалищами, въ особенности по религіознымъ вопросамъ. Данный въ Дельфахъ совътъ признавался за выражение непреклонной воли божества, и всв старались свято исполнить его, отчего рождалось единодушіе и согласіе въ дъйствіяхъ, необходимое условіе успъха всякаго предпріятія. Въ V в. до Р. Хр. нрорицалище стояло въ апогев своей славы и могущества. После Пелопоннесской войны, съ упадвомъ религіозныхъ вёрованій и развитіемъ вольнодумства, стало ослабляться и могущество Дельфійскаго прорицалища, темъ болве, что оно иногда двиствовало явно въ угоду сильнымъ. Напр. Демосеенъ не усомнился публично обвинить Пиейю въ подкупъ Филиппомъ (φιλιππίζειν). Опустошение Дельфійскаго храма фокейцами въ 3-ю священную войну нанесло жестокій ударъ прорицалищу; оно никогда уже не могло потомъ подняться до прежняго блеска, и недовъріе къ нему стало все болье и болье возрастать. По словамъ Цицерона (divin. 2, 57) дельфійскія предсказанія не только въ его время, но уже съ давнихъ поръ пользовались величайшимъ презрвніемъ. Во времена Страбона храмъ быль очень бъденъ. Императоръ Неронъ, въроятно въ гитвъ за неблагопріятния предсказанія, совсёмъ закрыль и оскверниль прорицалище (Діонъ Кассій 63, 14), но вскоръ оно снова стало дъйствовать. Писатель Плутархъ, бывшій въ Дельфахъ жрецомъ и агоноветомъ, оставилъ намъ весьма интересныя сведенія о современномъ ему положении святилища (во 2-й половинъ I и началѣ II в. по Р. Хр.). Окончательно оно было закрыто по повелению императора Өеодосія въ 394 г. по Р. Хр.

H. A. Grashof, De Hythonis oraculi primordiis atque incremento, Pildes. 1836.—Götte, Das Delph. Orakel in seinem Einflusse auf die alte Welt, Leipz. 1839.—F. Stiefelhagen, De oraculo Apollinis Delphico, Bonn. 1848.—Schönborn, Ueber d. Wesen des Apollon u. die Verbreitung seines Dienstes, Berl. 1854.—L. Preller, Ausgewählte Aufsätze herausg. von R. Köhler, Berl. 1864.—P. Foucart, Mémoire sur les ruines et l'histoire de Delphes, Par. 1865.—II. И. Люперсольскій, Храмовый городь Дельфы съ оракуломь Аноллона Пнейскаго въ древней Грецій, Спб. 1869.—А. Мотмен, Delphika, Leipz. 1878.—H. Ротою, Beiträge zur

Topographie von Delphi, Berl. 1889.—F. Dümmler, Delphica, Basel 1894.— A. В. Никитскій, Дельфійскіе эпиграф, этюды. І—VI. Од. 1894—95.

Изъ другихъ Аполлоновскихъ оракуловъ, которыхъ было очень много въ разныхъ мъстахъ Еллады и М. Азіи, наиболье извъстенъ оракуль въ Лидимах близъ г. Милета, существовавшій, по преданію, еще до переселенія іонійцевъ (Павс. VII, 2, 6). Оракулъ находился во владеніи рода Бранхидовь, ведшихъ свое происхожденіе отъ Бранха, миническаго любимца Аполлона, самимъ богомъ посвященнаго въ пророки. При храмв находился источникъ, вода котораго производила пророческій экстазь; пророчица, вдохновленная питьемъ воды и вдыханіемъ выходившихъ изъ источника газовъ, сидя на треножникъ съ священнымъ жезломъ въ рукахъ, давала прорицанія, которыя сообщаль вопрошавшимь стоявшій подлів нен жрецъ, вавъ въ Дельфахъ. При усмиреніи возстанія малоазіатскихъ грековъ святилище было ограблено и сожжено персами. Впоследствіи Ксерксъ снова сжегъ возобновленный храмъ, сокровища котораго добровольно выдали ему Бранхиды, переселившіеся затъмъ во внутреннюю Азію. Однако храмъ вскоръ возобновленъ быль милетцами, и прорицалище существовало еще въ IV в. по Р. Х.

Остальные Аполлоновскіе оракулы по своей изв'ястности и значенію далеко уступали вышеописаннымъ. Оракулъ въ фокидскомъ городъ Абах ("Авал) пользовался значениемъ въ V в. до Р. Хр. (Герод. VIII, 33), но впоследствии пришель въ упадокъ, такъ что при Павсаніи (II в. по Р. Хр.) давно уже не существоваль (Х, 35, 2). Въ Беотіи, отличавшейся изобиліемъ оракуловъ (ёчека χρηστηρίων πολύφωνος έν τοῖς πρότερον χρόνοις. Ππуτ. de def. or. 5), было нъсколько прорицалищъ Аполлона, изъ которыхъ особенно извъстенъ быль оракуль Аполлона Птойскаго близъ г. Акрэфій въ опванской области 1), гдъ богъ объявлялъ свою волю устами пророка, называвшагося пророкть. Геродоть (VIII, 135) и Павсаній (IX, 23, 3) разсказывають, что въ 479 г. посланный Мардонія, каріець по происхожденію, получиль оть этого оракула отв'ять на своемъ родномъ языкъ. При Павсаніи оракуль уже не существоваль. Въ Опеах извъстень оракуль Аполлона Исменійскаго. Въ Аргост быль оракуль въ храмь Аполлона Дирадіота (Δειραδιώτης),

<sup>1)</sup> Въ 1880-хъ годахъ въ этомъ святилище произведены членами аениской французской школы раскопки, поведшія къ открытію остатковъ святилища, многихъ произведеній скульитуры, надписей и пр. См. Bulletin de correspondance hellénique т. ІХ и сл.

основанный изъ Дельфъ. Предсказанія давала разъ въ мѣсяцъ цѣломудренная пророчица, приходившая въ экстазъ вслѣдствіе вкушенія крови принесеннаго въ жертву барана. Оракулъ дѣйствовалъ еще во времена Павсанія (II, 24, 1).

Въ Малой Азін кром'й вышеупомянутаго Дидимейскаго оракула было много и другихъ, менве важныхъ. Особенно извъстенъ былъ весьма древній оракуль въ Кларп близъ Колофона; основательницею его, по преданію, была Манто, дочь славнаго виванскаго прорицателя Тиресія. Предсказанія даваль жрець, избиравшійся изъ опредъленныхъ родовъ, преимущественно изъ Милета. Ему не предлагали вопросовъ, а сообщали только число и имена вопрошавшихъ; онъ входилъ въ пещеру, пилъ воду изъ протекавшаго въ ней источника и затъмъ давалъ отвъти, облечение въ стихотворную форму, котя онъ, какъ утверждали, въ большинствъ случаевъ быль человъвъ совершенно необразованный (Тац. Апп. II, 54). Вода источника производила вредное двиствіе на организмъ, такъ что проридатели обыкновенно были недолговъчны (Плин. H. nat. II, § 232). Известень также оракуль въ ликійскомъ город'в Патарах. Здёсь пророчица (ή πρόμαντις τοῦ θεοῦ) была запираема на ночь въ храмъ, гдъ богъ посъщалъ ее и сообщалъ ей свои отвровенія (Гер. І, 182); по словамъ Геродота предсказанія здівсь давались «не всегда»; можно предположить, что оракуль действовалъ только зимою, когда Аполлонъ, по върованію грековъ, пребывалъ въ Патарахъ, между темъ какъ лето проводиль онъ на своемъ родномъ островъ Делосъ, гдъ также быль оракулъ. Далъе упоминаются оракулы въ Адрастіи и Зеліи въ Троадъ, въ Ієра хори близъ г. Өимбры на р. Мэандръ, въ г. Гриніи близъ Смирны, въ виливійских городах Селевкій и Маляв, при ликійском г. Кіанеяхъ и пр.

K. Buresch, Klaros. Untersuch. zum Orakelwesen des später. Altert. Leipz. 1889.—B. Haussoullier, L'oracle d'Apollon à Claros. Revue de philol. 1898.

#### § 3. Оракулы сновидёній.

Переходя въ оракуламъ сновидёній, прежде всего упомянемъ о святилищахъ Асклепія, въ которыхъ больные проводили ночь (incubatio, ἐγχοίμησις) и во снё получали предсказанія о своемъ здоровьё. Такихъ святилищъ было много въ разныхъ мёстахъ Еллады. Наибольшею славою пользовалось святилище въ мёстечкё

Айоос близь Епидавра; затвиъ известны святилища въ Анинахъ (на южномъ склонъ акрополя), на о. Косъ, въ малоавіатскомъ г. Пергам'в, въ оессалійскомъ г. Трикк'в, гдів нівкогда владычествовали сыны Асклепія Подалирій и Махаонъ, герои Троянской войны, и во многихъ другихъ мъстахъ. Эти святилища преимущественно находились въ такихъ мъстахъ, которыя отличались природными целительными свойствами, какъ напр. целебными водами, особенно здоровымъ воздухомъ, богатою растительностью и т. п. Находившіеся при святилищахъ жрецы были вмёстё съ тёмъ и врачами; они предписывали являвшимся больнымъ ванны, очищенія, давали діэтетическія наставленія и пр., затёмъ послё предварительныхъ жертвоприношеній, молитвъ и др. обрядовъ оставляли больнаго спать въ храмъ, гдъ богъ и давалъ ему свое откровеніе во снъ. Весьма естественно, что послъ предварительныхъ приготовленій, настроивавших въ извёстную сторону воображеніе больнаго, подходящія сновидінія дійствительно могли являться. Больные утромъ разсказывали ихъ жрецамъ, которые истолковывали ихъ и опредвляли дальнвишее лвченіе. Выздороввышіе нервдко описывали свои бользни и средства излъченія на таблицахъ, которыя и въщали въ храмъ. Такія таблицы иногда давали и врачамъ (напр. Гиппократу) полезныя указанія. Въ Епидаврскомъ святилищі Асклепія Павсаній (II, 27, 3) виділь плиты, на которыхь были записаны чудесные случаи исцёленія. Нёкоторыя изь этихь плить, въ цёломъ видв или въ обломкахъ, найдены при раскопкахъ, произведенныхъ въ святилище Анинскимъ археологическимъ обществомъ 1).

Оракулы сновидіній были, впрочемь, не только для больныхь въ святилищахъ Асклепія, но и при храмахъ другихъ боговъ и героевъ, куда обращались за откровеніемъ въ разныхъ случаяхъ жизни. Наибольшею извістностью и уваженіемъ пользовался между ними оракулъ Амфіарая близъ г. Оропа на границахъ 'Аттики и Беотіи. Амфіарай былъ аргосскій мисическій герой изъ рода славнаго прорицателя Мелампода, участвовавшій въ походії Семи противъ Оивъ и послії пораженія своихъ союзниковъ поглощенный землею. Желавшій получить предсказаніе въ его святилищі пред-



<sup>1)</sup> Изданы въ 'Εφημ. ἀρχαιολ. за 1883 и 1885 гг. (въ исправленномъ видъ перепечатаны въ сборникъ братьевъ Baunack, Studien auf dem Gebiete des Griechischen und der arischen Sprachen, Leipz. 1886, т. I). Ср. ст. Н. Александровскаю «Раскопки Епидаврійскаго святилища Асклепія» въ Журн. М. Н. Пр. 1890 г.

варительно подвергался очищеніямъ, три дня постился и однѣ сутки воздерживался отъ вина, при чемъ совершалъ разные очистительные обряды и жертвоприношенія не только Амфіараю, но и многимъ другимъ богамъ и героямъ; затѣмъ онъ приносилъ въ жертву Амфіараю барана, на шкурѣ котораго потомъ ложился спать въ храмѣ и ожидалъ откровенія во снѣ. Вопрошавшій объ излѣченіи отъ болѣзни долженъ былъ послѣ исцѣленія бросить золотую и серебряную монету въ священный источникъ, протекавшій вбливи святилища. Сюда обращались, однако, за совѣтами не только въ болѣзняхъ, но и въ разныхъ другихъ случаяхъ. Онванцы, какъ исконные враги Амфіарая, не допускались къ инкубаціи, равно какъ варвары и рабы 1).

Изъ другихъ оракуловъ сновиденій отметимъ более известные. Въ фокидскомъ городъ Амфиклев больные ночевали въ святилищъ Діомиса, который даваль имъ во снё откровенія, объяснявшіяся жрецомъ въ состояніи экстаза (Павс. X, 33, 5). Въ г. Оаламахъ на зап. берегу Лаконики быль оракуль въ храмв Пасифаи, которую одни считали дочерью Атланта, другіе дочерью Амикла, третьи отождествляли съ Кассандрою, дочерью Пріана, наконецъ иные считали за Ино, дочь Кадма (Плут. Агись, 9. Павс. III, 26, 1). Сюда иногда обращались даже лаконскіе ефоры (Пл. Клеом. 7). Оракулы Ночи въ Мегарахъ и Геи въ Олимпін также, безъ сомнънія, были инкубаціонные (Павс. І, 40, 5; У, 14, 8), равно какъ и оракулъ богини Бризо на Делосъ, куда обращались съ вопросами относительно мореплаванія и рыбной ловли (Асен. VIII р. 335). Въ Карія въ Нисейской деревив близъ города Ахаракъ было святилище Плутона, куда обращались больные; но спали въ святилищъ обывновенно не сами они, а жреци, которые потомъ и лечили ихъ на основании своихъ сновидений (Страб. XIV, р. 649). Въ киливійскомъ г. Малль быль оракуль, основанный, по преданію, мионческими предсказателями Монсомо и Амфилохом (Страб. XIV, р. 675). Въ Апуліи на холм Дріонъ быль оракуль Калханта; вопрошающие приносили ему въ жертву чернаго барана, на шкуръ котораго потомъ ложились спать (CTpa6. VI, p. 284).



<sup>1)</sup> До насъ сохранилась ръчь асинскаго оратора Гиперида за Евксениппа, по поручение асинанъ спавшаго въ храмъ Амфіарая и потомъ обвиненнаго въ невърномъ сообщени своего сновидънія. Подробности объ инкубаціи у Амфіарая сообщають: Филостратъ въ жизнеоп. Аполюнія Тіанскаго (ІІ, 37), Павсаній (І, 34) и др.

Совершенно особаго вида быль оракуль Трофонія (Τροφώνιος или Τρεφώνιος) при г. Лебадін въ Беотін. Въ мионческихъ преданіяхъ Трофоній и брать его Агамедъ представляются какъ герои строители; между прочимъ они построили дельфійскій храмъ и по окончаніи этой постройки были найдены умершими безболівзненно въ самомъ храмъ. Такая смерть, по объясненію древнихъ, была дана имъ въ награду за постройку. По другимъ преданіямъ они построили совровищницу для царя Гиріея (Υριεύς) и въ ней оставили незамітную лазейку, чрезъ которую по ночамъ воровали сокровища; когда же царь, замътивъ воровство, поставилъ въ сокровишницъ ловушку и Агамедъ попался въ нее, то Трофоній, чтобы виновники воровства всетаки остались не открытыми, отрубиль брату голову, унесъ съ собою и похоронилъ въ Лебадіи, но въ наказаніе за убійство быль поглощень землею у самой могилы Агамеда. Цицеронь отождествляеть Трофовія съ Меркуріемъ (Mercurius Trophonius, de nat. deor. III, 22, 56), другіе смѣшивали его съ Зевсомъ или присоединяли его имя къ имени Зевса, какъ прозвище (Страб. ІХ, р. 414); однако Лебадійскія надписи 1) свидетельствують, что мъстными жителями Трофоній только почитался рядомъ съ Зевсомъцаремъ, но не отождествлялся съ нимъ. Подробнъйшее описание Трофоніева оракула даеть намъ Павсаній, который самъ посётиль его (ІХ, 39). Въ священной рощъ стояли храмы Трофонія, Добраго дэмона ('Αγαθός δαίμων) и Добраго счастія ('Αγαθή τύχη). Желавшій вопросить Трофонія долженъ быль жить здёсь нёсколько дней, купаться въ протекавшей чрезъ рощу річкі Ерхоча и соблюдать чистоту, а также приносить жертвы Трофонію, его дітямъ и другимъ божествамъ (Аполлону, Крону, Зевсу-царю, Герв-пуюхос и Деметрв-Европв, кормилицв Трофонія); мясо жертвенныхъ готовившимся животныхъ служило пищею къ вопрошенію оракула. При важдомъ жертвоприношении производились гаданія по внутренностямъ животныхъ съ целію узнать, благоволить ли Трофоній принять вопрошающаго, но рішающее значеніе иміло только гаданіе при жертвоприношеніи, совершавшемся въ посліднюю ночь предъ вопрошениемъ и состоявшемъ изъ барана, котораго закололи въ честь Агамеда, какъ подземнаго героя, надъ ямою, въ которую выливалась кровь жертвы. Если при этомъ жертвоприношении получались благопріятныя знаменія, то въ ту же

<sup>1)</sup> Hamp. C. I. Gr. sept. I, 3055, 3080, 3081, 3083.

ночь начинались окончательныя приготовленія. Два 13-лётнихъ мальчика, сыновья лебадійскихъ гражданъ, носившіе названіе 'Ерраї, отводили вопрошающаго къ Геркинъ, омывали и намазывали масломъ. Послъ омовенія вопрошающій быль отводимь жрецами къ источникамъ Забвенія ( $\Lambda \dot{\eta} \vartheta \eta \varsigma$ ) и  $\Pi$ амяти (Мупрообу $\eta \varsigma$ ); изъ перваго онъ пиль воду въ знакъ того, что онъ долженъ забыть все, что до сикъ поръ было у него въ мысляхъ, а изъ втораго-для того, чтобы удержать въ памяти все, что ему откроется въ святилищъ. Затемъ онъ молился предъ древнимъ кумиромъ работы Дэдала, показывавшимся только въ такихъ случаяхъ; послё молитвы поклонника одъвали въ полотняный хитонъ, опоясывали священными повязками, обували въ особаго рода башмаки и вели къ оракулу. На горъ за рощею находилось мъсто величиною съ небольшой молотильный токъ, обнесенное быломраморною стыною, имывшею менье двухъ локтей вышины; на стынь стояли медные обелиски, соединенные между собою медными же цепями. Внутри ограды находилась трещина (χάσμα γῆς), обдёланная искусственно въ видё хлёбной печи и имёвшая въ поперечнике около 4 локтей, а въ глубину до 8. Спустившись чрезъ это отверстіе по узкой подвижной лестнице внизъ, посетитель находиль въ скале другое небольшое отверстіе, чрезъ которое ему предстояло проникнуть далбе. Онъ ложился здёсь на землю, держа въ рукахъ медовия лепешки (μάζας μεμαγμένας μέλιτι), и просовываль въ отверстіе ноги до колвнъ; невидимая сила, подобно водовороту, быстро увлекала его въ священное подземелье, гдв онъ и получалъ откровение въ вакомъ-либо виденіи, или въ словахъ. Затемъ та же невидимая сила выбрасывала его обратно чрезъ отверстіе, ногами впередъ. Здёсь жрецы принимали поклонника, потрясеннаго всёмъ случившимся и чуть живаго отъ ужаса, сажали на сёдалище Памяти и распрашивали о виденномъ и слышанномъ; затемъ родные или близкіе люди отводили его въ святилище Лобраго дэмона и Добраго счастія, гдв онъ окончательно приходиль въ себя. Откровенія оракула записывались на доскахъ. Таковъ разсказъ Павсанія. Говорять, что гаданіе у Трофонія производило такое сильное впечатавніе на суевврныхъ и слабыхъ людей, что они надолго оставались мрачными и задумчивыми и даже, будто бы, не смёнлись во всю остальную жизнь; отсюда произошла поговорка «гіс Троφωνίου μεμάντευται» про угрюмыхъ людей. По всей віроятности жрецы умёли посредствомъ пелесообразныхъ приготовленій приводить во-

прошающаго въ такое состояніе, что онъ не могъ отдавать себъ точнаго отчета въ виденіяхъ, представлявшихся ему въ подземномъ святилище, хотя, конечно, остается неизвестнымъ, какого рода были эти авленія и какими средствами они производились. Конечно, жрецы допускали въ гаданію только людей вірующихъ; личности сомнительныя всегда могли быть устранены посредствомъ неблагопріятных знаменій при жертвоприношеніяхь, а тв, которые проникали въ святилище насильственно и безъ предварительныхъ обрядовъ, дорого платились за свою смёлость; такъ случилось съ однимъ солдатомъ Димитрія Поліоркета, пробравшимся въ пещеру съ цълью грабежа: трупъ его быль найдень далеко отъ входа въ пещеру (Павс. ІХ, 39, 12). Оракулъ Трофонія пользовался изв'єстностью уже при Крезь, который спрашиваль его въ числе прочихъ (Герод. I, 46); затвиъ во время греко-персидскихъ войнъ Мардоній между прочими оракулами обращался и къ нему (Герод. VIII, 134). Слава его еще болве возвысилась послв того, какъ онъ предсказаль опванцамъ побъду при Левктрахъ. Во времена Плутарха изъ многочисленныхъ беотійскихъ оракуловъ действоваль уже одинъ только Трофоніевъ (de def. or. 5); онъ существоваль, какъ кажется, еще и во времена Тертулліана (нач. III в. по Р. Xp.). Очень можетъ быть, что городъ Лебадія именно слав'в своего оракула обязанъ твиъ, что во времена римскихъ императоровъ сдвлался главнымъ городомъ всей Беотіи.

P. Girard, L'Asclépieon d'Athènes d'après de récentes découvertes, Par. 1882.— Fr. Wieseler, Ueber d. Orakel des Trophonius, Götting. 1848.—Vercoutre, La médecine sacerdotale dans l'ant. Grecque въ Revue archeol. 1885.—F. Dürrback, De Oropo et Amphiarai sacro, Par. 1890.—C. A. Жебелеев, Редиг. врачевание въ древней Грецін, Зап. И. Русскаю археол. Общ. т. VI (1893). — S. Rossi, Il mito di Amphiaraos etc., Fir. 1898.

#### § 4. Оракулы вызова мертвыхъ.

Подъ именемъ уехрорачтеїа (или фохорачтеїа, фохоторятеїа) разумѣлись такіе оракулы, гдѣ вызывались души умершихъ для того, чтобы давать откровенія живымъ. Еще съ глубокой древности была распространена мысль, что даръ предсказанія не оставляетъ человѣка и послѣ смерти и что душу всякаго умершаго можно вызвать носредствомъ жертвъ и заклинаній и заставить отвѣчать на вопросы. Древнѣйшій примѣръ такого рода гаданія извѣстенъ изъ Одиссей: Одиссей является къ входу въ нодземное царство и вы-

зываетъ душу еиванскаго прорицателя Тиресія, чтобы получить отъ нея предсказаніе относительно возвращенія на родину 1). Визовъ мертвыхъ въ такихъ оракулахъ, по всей вероятности, былъ родъ обольщенія чувствъ или галлюцинацій, производимыхъ свойствами мъстности и искусственными средствами, знаніемъ которыхъ обладали состоявшіе при оракулахъ жрецы; при ніжоторыхъ оракулахъ, можетъ быть, имъла мъсто инкубація, такъ что души умершихъ являлись въ сновиденіяхъ, и такимъ образомъ оракулы этого вида были близко сходны съ оракулами сновиденій. Такой оракуль быль при гробницъ Тиресія близь беотійскаго города Галіарта, у источника Тильфусы. Гробницу Тиресія показывали еще во времена Павсанія (ІХ, 18, 3); но оракуль тогда уже не существоваль, по мивнію Плутарха (de def. or. 44), вслідствіе того, что прекратились пророческія испаренія, поднимавшіяся здёсь прежде изъ земли. Отсюда можно заключить, что здёсь вопрошающіе подъ вліяніемъ испареній приходили въ какое-нибудь особое состояніе, которое върующіе и объясняли какъ навожденіе Тиресія.

Весьма изв'ястный оракуль подобнаго рода быль также въ Нижней Италіи близъ г. Кумъ, на Авернскомъ озерѣ. По описанію Страбона (V, р. 244) озеро это было окружено обрывистыми, поросшими дремучимъ лесомъ берегами, видъ которыхъ наполнялъ душу священнымъ страхомъ; изъ озера поднимались ядовитыя испаренія, которыя были убійственны даже для пролетавшихъ надъ нимъ птицъ; эти особенности мъстности подали поводъ думать, что здёсь находились врата, ведущія въ царство мертвыхъ. Весьма распространено было преданіе, что именно сюда являлся Одиссей. Зав'ёдывавшіе оракуломъ жрецы сначала умилостивляли подземныхъ боговъ молитвами и жертвоприношеніями, затёмъ посредствомъ заклинаній вызывали душу того, кто быль названь вопрошающимъ. Души являлись въ туманъ, какъ тъни, но могли говорить и отвъчали на предлагаемые вопросы. Само собою разумбется, что туманные образы, въ которыхъ являлись души, и ихъ голоса были производимы жрецами посредствомъ разныхъ искусственныхъ средствъ. Во времена Страбона оракулъ уже не существовалъ, окружавшіе озеро льса были вырублены и мьстность заселена. Извъстны еще такого рода прорицалища въ Өес-



<sup>1)</sup> Отсюда видно, что въ Гомеровскія времена фохорачтеї а въ собственномъ смисит еще не существовали, такъ какъ иначе Одиссей не спускался бы самъ въ подземное царство (Ср. Lobeck, Aglaoph. p. 316).

протіи при город'я Кихир'я, прежде называвшемся Ефирою, при святилищ'я Аида (Гер. V, 92), въ Гераклев Понтійской (Плут. Ким. 6) и въ Лаконик на мыс Тэнар'я, гд'я также, по вфрованію древних, находился входъ въ подземное царство 1). Были также отд'яльные заклинатели, которые вызывали душу умерших не подъ авторитетомъ какого либо святилища или культа, а самостоятельно (особенно много было ихъ въ Өессаліи, считавшейся вообще страною колдовства и чудесъ); но это было, конечно, только грубое шарлатанство и извращеніе религіозныхъ вфрованій, какимъ его и признавали здравомыслящіе люди древности.

I. C. Koehler, De origine et progressu necyomantiae s. manium evocationis apud veteres, Liegnitz 1829.

#### ГЛАВА 20-я.

## Мистеріи.

#### § 1. Общія замічанія.

Къ числу особенностей греческой религіи принадлежать мистеріи или тайные культы, которые были широко распространены по всей Елладъ. Къ сожальнію, мы ни одного изъ нихъ не знаемъ подробно и съ полною достовърностью, а многіе знаемъ только по названіямъ или по краткимъ указаніямъ наиболье характеристическихъ особенностей. Установленіе нъкоторыхъ изъ такихъ культовъ восходитъ еще къ отдаленной древности, и въ историческія времена, особенно съ VI в. до Р. Хр., ихъ число все болье и болье увеличивалось; еще во времена Өеофраста, т. е. въ конць IV в. до Р. Хр., не быть посвященнымъ въ какія-нибудь мистеріи служило признакомъ невърія или равнодушія къ религіи (Өеофр. Хар. 25).

Тайные культы носять названія: μοστήρια, телетає и брука. Первое, наиболье распространенное названіе стоить въ связи съ глаголомъ μύειν—закрывать роть и обозначаеть, стало быть, такіе культы, подробности которыхъ не могли быть сообщаемы непо-



<sup>1)</sup> Такихъ входовъ указывали еще и всколько, но были ли при нихъ подобные оракулы, неизвъстно.

священнымь 1). Второе названіе, встрічающееся уже у Гесіода, производится отъ такос, принимаемаго одними въ смыслів высшей степени посвященія божеству, другими — въ смыслів взноса или платы на богослужебныя надобности 2). Наконецъ орга первоначально означало просто совершеніе священнодійствій (одного корня съ груот), но внослівдствій стало обозначать такіе культы и священнодійствія, при которыхъ участники приходили въ состояніе возбужденія или экстава.

Многія мистеріи составляли существенную часть государственныхъ культовъ и стояли подъ ближайшимъ надворомъ государства, другія, напротивъ, не были признаваемы государствами и совершались частными лицами или религіозными обществами. Н'явоторые изъ тайныхъ культовъ перваго рода высоко стояли во мивніи вврующихъ, и посвящение въ нихъ считалось необходимымъ для счастія здішней и загробной жизни. Пиндаръ навываеть счастинвыми техъ, которые умирають, удостоившись видеть таинства Деметры. Та же мысль встрвчается у Софокла. Аристофанъ говорить, что солнце привътливо свътить послъ смерти только посвященнымъ, ведшимъ благочестивую жизнь. Платонъ говоритъ, что посвященные послё смерти будуть жить съ богами, а непосвященные-лежать въ грязи (έν βορβόρφ) или носить продыравленными вувшинами воду въ бездонныя бочки. По словамъ Циперона мистеріи принесли много пользы и не только учили жить хорошо, но и умирать съ благими надеждами. Діодоръ говорить, что люди, получившіе посвященіе, становились лучшими въ нравственномъ смысль 3). Симводомъ этого требованія нравственной чистоты были твлесныя очищенія, которыя были непремвинымъ условіемъ для посвященныхъ. Итакъ мы видимъ, что мистеріи должны были подучить особенное развитие съ распространениемъ върования въ загробную жизнь и что самые выдающіеся умы древности видівли

<sup>1)</sup> Свида II р. 592: μυστήρια τελεταί, ἐκλήθη παρὰ τὸ τοὺς ἀκούοντας μύειν καὶ μηδενὶ ταῦτα ἐξηγεῖσθαι, μύειν δέ ἐστι τὸ κλείειν τὸ στόμα. Отсюда также гл. μυεῖν — посвящать.

<sup>\*)</sup> Etym. M. p. 751: τελετή θυσία μυστηριώδης. ὁ δὲ \*Ωρος ὁ Θηβαῖος λέγει, ὅτι τελετὰς χαλοῦσι τὰς ἐπὶ μείζους χαὶ μετά τινος μυστιχῆς παραδόσεως ἐορτάς.

<sup>3)</sup> Пинд. fr. 114 Bergk; Соф. Tript. fr. 719; Арист. Ляг. 454 сл.; Плат. Фед. 69 с; Горг. р. 493 b; Циц. De legg. II, 14; Diod. V, 49, 6. Ср. Новосадскаго Елевс. мист. стр. 172 сл.

въ нихъ могущественное средство къ нравственному очищеню общества.

Всв вообще мистеріи по условіямъ участія въ нихъ и способамъ совершенія могуть быть разділены на два главные класса: однъ изъ нихъ были совершаемы небольшимъ, тъсно сомкнутымъ кружкомъ жрецовъ и служителей культа, кром'в которыхъ никто не допускался въ участію въ служенін; другія, напротивъ, совершались при участіи болье или менье значительнаго числа лиць, смотря по составу которыхъ опять могутъ быть подраздёлены на два вида: однъ совершались какою-либо опредъленною частью общества (напр. некоторыя празднества совершались исключительно замужними женщинами), другія-людьми обоего пола и разныхъ сословій, но допускавшимися къ участію только посредствомъ посвященія (μόησις), которое совершалось по исполненіи изв'ястныхъ условій. Мистеріи посл'ядняго вида суть наибол'я совершенныя и развитыя. Общимъ условіемъ всёхъ тайныхъ культовъ была обязанность ихъ участниковъ хранить тайну о всемъ, что въ нихъ происходило, т. е. о священныхъ сказаніяхъ, обрядахъ, молитвахъ, особыхъ именахъ, воторыми называли боговъ, и т. п. По словамъ Хрисиппа (въ Etym. M. p. 751), требование тайны имъло цълью обузданіе человіческой природы, а по словамъ Страбона (Х.р. 467) возвышение обрядовъ культа въ глазахъ участвующихъ въ нихъ. Нарушение тайны влекло за собою обвинение въ соебесс и соотвътствующее наказаніе. У богобоязненныхъ писателей (напр. Геродота, Павсанія) неоднократно встрічаются упоминанія, что они нарочно умалчивають о тёхъ или другихъ сторонахъ тайныхъ культовъ, хотя и знають ихъ, встрвчаются также намеки, доступные только для посвященныхъ. Именно вследствіе упомянутаго условія до насъ дошли чрезвычайно неполныя свёдёнія о мистеріяхъ, въ особенности о внутренней ихъ сторонв.

Даже на вопросъ о причинахъ облеченія тѣхъ или другихъ культовъ завѣсою тайны нельзя отвѣтить ничѣмъ, кромѣ болѣе или менѣе вѣроятныхъ предположеній. Съ нѣкоторыми культами могло быть связано, по народному вѣрованію, особенное счастіе для государства и поэтому слѣдовало держать ихъ въ тайнѣ отъ иностранцевъ для того, чтобы они не могли воспользоваться участіемъ въ нихъ во вреду государства; но это объясненіе не подходить къ такимъ мистеріямъ, въ которыхъ могли участвовать и иностранцы, какъ это извѣстно, напр., о мистеріяхъ Елевсинскихъ и Самоера-

війсьихъ. Далье можно предположить, что некоторые культы принадлежали еще древевищему населенію страны и по занятіи ея другими племенами отступили на задній планъ и сохранились въ тайнъ среди остатковъ этого древнъйшаго населенія, но затымъ именно вслёдствіе своей таинственности облеклись ореоломъ особенной святости и снова пріобрёди себе значительное число поклонниковъ; такое предположение особенно подойдетъ, напр., къ Самоеравійскимъ мистеріямъ, если принять ихъ финикійское происхожденіе. Наконецъ возможно и то, что какой-либо культь, заимствованный изъ чужбины, сначала быль совершаемъ небольшимъ кружкомъ поклонниковъ, державшихъ его въ тайнъ, впоследстви же быль признаваемъ государствомъ, но продолжалъ сохранить прежній оттіновъ таинственности. Могуть быть, конечно, предположены и другія причины таинственности, но вавая именно действовала въ каждомъ отдельномъ случае, -- этого решить не возможно, тъмъ болъе, что и сами древніе врядъ ли особенно интересовались этими вопросами и не оставили намъ никакихъ ясныхъ и достов врныхъ указаній.

Мистеріи состояли изъ различнаго рода богослужебныхъ дёйствій, открытыхъ только для посвященныхъ. Это были вопервыхъ драматическія или символическія представленія (деацата) священныхъ сказаній, имфвшихъ то или другое отношеніе къ даннымъ мистеріямь (напр. въ вакхическихъ мистеріяхъ-страданія Діониса, его смерть и возрождение, въ Елевсинскихъ-похищение Персефоны и т. д.); далье, отврытие (иногда постепенное) посвященнымъ мистических внаній, которыя состоями частію въ разных таинственных выраженіях (σονθήματα), частію въ показыванія символическихъ предметовъ (σύμβολα), содержавшихъ въ себъ намеки на характеръ божествъ, чествуемыхъ въ данныхъ мистеріяхъ, и на относившіеся въ нимъ миом. Празднества совершались преимущественно ночью и сопровождались обыкновенно торжественними процессіями съ музыкой, пініемъ и плясками. По словамъ Лувіана, безъ плясовъ не обходились ни одни мистеріи. Отсюда произошло даже употребление глагода еворуетован въ смыслв нарушенія тайны мистерій.

S-te Croix, Histoire de la religion secrète des anciens peuples, Par. 1774.— Eto жe, Recherches sur les mystères du paganisme, 1784; 2-ème éd. par Silv. de Sacy, Par. 1817 (нъмец. перев. Ленца, Gotha 1790).—P. E. Müller, De hierarchia et studiis vitae asceticae in sacris et mysteriis Graecorum Romano-

rumque latentibus, Hafn. 1803.—Chr. A. Lobeck, Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum causis, 2 T. Regiom. 1829.—Limbourg-Brouwer, Hist. de la civilisation des Grecs v. VI (cm. ctp. 15).—Chr. Petersen, Der geheime Gottesdienst bei den Griechen, Hamb. 1848.—Haupt, De mysteriorum Graecorum causis et rationibus, Königsb. 1853.—Rinck, Ueber die ethische Bedeutung d. griech. Mysterien b. Verhandl. d. Basl. Philol. Vers. 1847 m. Relig. d. Hellenen T. I m. II.—Du Prel, Die Mystik der alten Griechen, Leipz. 1888.—T. Taylor, The Eleusinian and Bacchic Mysteries, 4 ed. New-Iork 1891.—O. Rubensohn, Die Mysterienheiligthümer in Eleusis u. Samothrake, Berl. 1892.—G. Anrich, Das antike Mysterienwesen in seinem Einfluss auf das Christentum, Gött. 1894.

### § 2. Едевсинскія мистеріи.

Изъ всёхъ еллинскихъ мистерій ни однё не достигли такой славы, какъ Елевсинскія, которымъ поэтому и мы дадимъ первое мъсто въ нашемъ изложении. Онъ совершались въ честв двухъ богинь, Деметры и Коры (τω θεώ), въ аттическомъ городкв Елевсинв, лежавшемъ въ углу Сароническаго залива въ с.-з. отъ Анинъ по дорогъ въ Мегары, и принадлежали въ числу техъ мистерій, въ которыхъ участіе обусловливалось предварительнымъ посвященіемъ. Основаніе ихъ сами древніе относили въ миническимъ временамъ: по словамъ такъ называемаго Гомеровскаго гимна въ Деметръ, относящагося, въроятно, въ VII или VI в., онъ основаны самой богиней, пришедшей въ Елевсинъ во время поисковъ за своей дочерью, похищенной Плутономъ; отъ этого прибытія богини, можеть быть, произошло названіе городка Едерої, раньше, по преданію, называвшагося Сэсаріей (Уакоаріа). Жители Авинъ стали участвовать въ елевсинскомъ культв со времени включенія Елевсина въ свое государство, относимаго преданіемъ въ царствованію Ерехеся (Павс. І, 38, 3), но на самомъ діль относящагося въ VII в. Гомеровскій гимнъ, говоря, что Деметра явилась въ Елевсинъ подъ видомъ женщины съ о. Крита, какъ бы намекаеть, что служение богинь перенесено въ Елевсинь съ этого острова; но значительное сходство въ обрядахъ и самой сущности Елевсинскихъ мистерій съ египетскими мистеріями Исиды скорве заставляеть думать, что первоначальнымъ местомъ образованія такого культа быль Египеть 1).

<sup>1)</sup> См. объ этомъ Н. И. Новосадскаго Елевс. мист. стр. 21 сл.

Главнымъ содержаніемъ Елевсинскихъ мистерій быль уже упомянутый мись о Деметрв, передаваемый въ Гомеровскомъ гимев въ следующихъ главныхъ чертахъ. Персефона, дочь Деметры, собирая съ Океанидами цветы на Нисэйскомъ лугу 1), была похишена Плутономъ, при чемъ некто кромъ Солнца не видалъ этого похищенія и одна Геката слышала отчальные криви Персефоны. Мать, услышавъ голосъ дочери, бросилась въ ней на помощь и искала ее съ факелами 9 дней, не принимая ни пищи, ни питья, и не умываясь; наконець отъ Гекаты и Солица узнала она объ участи, постигшей Персефону. Тогда разгиванная богиня покинула Олимпъ и стала странствовать по вемлъ въ образъ старухи. Прибывъ въ Елевсинъ, она была встрвчена у колодца дочерьми мъстнаго царя Келея и, выдавая себя за уроженку о. Крита, похищенную морскими разбойниками, но спасшуюся отъ нихъ бъгствомъ, была принята въ домъ царя въ качествъ няни царевича Демофонта. Здёсь она также не могла забыть своей печали, пока служанка Іамба не развеселила ее своими нескромными шутками, и тогда царица Метанира уговорила ее вкусить напитка кикеона. Богиня ухаживала за царевичемъ и, желая сдёлать его безсмертнымъ, намазывала амброзією и по ночамъ клала въ огонь, какъ головию. Однажды мать царевича увидёла это, испугалась и подняла шумъ. Тогда богиня отврылась Метаниръ, приказала построить себъ храмъ и учредить богослужение по ея указаниямъ. Между тъмъ земля не приносила плодовъ, такъ какъ богиня, разгивванная похищеніемъ дочери, скрывала посвянныя людьми свмена. Наконецъ Зевсъ вызвалъ Персефону изъ ада; Деметра примирилась тогда съ богами подъ твиъ условіемъ, чтобы ея дочь третью часть года проводила въ подземномъ царствъ, а двъ трети-съ матерью и прочими богами. Земл'в возвращено было плолородіе. и богиня, повидая Елевсинъ, повазала священные обряды Келер. Евмолпу, Діоклу и Триптолему, котораго кром'в того научила земледълію. Заповъданные богинею обряды должно исполнять, но нельзя разследовать и разглашать. Счастливъ, кто ихъ вилелъ! Не посвящение же въ таинства не будуть блаженствовать, а будуть пребывать подъ покровомъ печальнаго мрака. Счастливъ,



<sup>1)</sup> Извёстно, что въ разныхъ странахъ Едлады указывалось много мёстъ похищенія Персефоны; по намболёе распространенному преданію она была похищена въ Сициліи на Еннейскихъ поляхъ.

кого любять двв богини: онв посылають въ его домъ Плутоса, дающаго богатство смертнымъ.—Таково въ краткихъ чертахъ со-держаніе этого миса. Ученые представляють различныя его объясненія, болве или менве правдоподобныя; наиболве ввроятнымъ кажется то изъ нихъ, по которому въ немъ представляется замираніе природы зимой и возвращеніе ся къ новой жизни съ наступленіемъ весны.

Кром'в двухъ главныхъ богинь, Деметры и Коры, въ Елевсинскихъ мистеріяхъ почитались: Іакхъ, котораго считали сыномъ Зевса и Деметры или отождествляли съ Вакхомъ, зат'ямъ Плутонъ, неизв'естные по именамъ бого и богиня и разные м'естные герои, изъ числа которыхъ особеннымъ уваженіемъ пользовались Триптолемъ и братъ его Евбулъ.

. Забота объ устройствъ Елевсинскаго праздника принадлежала въ числу обязанностей высшей авинской администраціи. Со времени установленія коллегіи архонтовъ имъ зав'ядывалъ архонтъцарь, какъ верховный блюститель всего государственнаго культа; ближайшими его помощнивами были 4 έπιμεληταί των μυστηρίων, изъ которыхъ двое избирались хиротонією изъ всёхъ авинянъ, одинъизъ рода Евмолпидовъ и одинъ изъ рода Кериковъ. Члены этихъ двухъ родовъ имъли вообще важнъйшія литургическія функціи при мистеріяхъ. Родъ Евмолпидовъ велъ свое происхожденіе отъ мионческаго елевсинскаго героя Евмолпа, о происхождении котораго и отношеніи къ мистеріямъ существовали разныя сказанія. Родъ Кериковъ (Κήρυκες), по преданію, происходиль отъ Керика, сына Гермеса и Аглавры, дочери Кекропа (Павс. 1, 38, 3); по другимъ преданіямъ это была вітвь рода Евмолпидовъ. Важнівішія лица, исполнявшія служебныя обязанности при празднествъ, были следующія: 1) Терофачтус, избиравшійся изъ Евмолиидовъ, обыкновенно изъ людей пожидыхъ и обладавшихъ звучнымъ голосомъ; самое название его должности (=та и рас фаном), равно вавъ и свидетельства авторовъ (напр. Лис. пр. Андок. 51, Плут. Алкиб. 22) указывають на его обязанность показывать и объяснять посвященнымъ таинственныя святыни елевсинскаго культа. Ему была присвоена особая пурпурная одежда (στολή) и головная повязка (στρόφιον). Вступая въ должность, онъ слагалъ свое прежнее имя и получаль новое священное, которое не могло быть извёстно непосвященнимъ, такъ что въ свътскихъ документахъ онъ назывался просто Ίεροφάντης. Сложеніе світскаго имени сопровожда-

лось символическимъ обрядомъ погруженія его въ море, какъ видно изъ нъсколькихъ надписей. Іерофанту соотвътствовала ієрофачтіс, избиравшаяся также изъ Евмолиидовъ и имъвшая обязанность посвящать желающихъ въ мистеріи. Она также при полученіи священной должности принимала новое тайное имя. Іерофантъ и іерофантида по вступленіи въ должность обязаны были соблюдать строгое ціломудріе. 2) Второе місто въ елевсинской іерархіи занималь факелоносець (бабобуос), объ обязанностяхь котораго извёстны лишь немногія мелкія подробности. Онъ избирадся изъ рода Кериковъ; въ V и IV в. въ теченіе насколькихъ поколвній должность эта была наслъдственна въ домъ Калліевъ. Факелоносецъ, подобно іерофанту, носилъ пурпурную одежду и отрофиом на своихъ длинныхъ волосахъ. Ему, быть можеть, соответствовала факелоносица ( добоохобоя), о которой ближайшихъ свёдёній мы не имбемъ 1). 3) Κήροξ (въ римскія времена ιεροχήροξ) изъ рода Кериковъ при началъ священнодъйствій приглашаль вёрующихь въ благоговёйному вниманію, произносиль вслухъ молитвы и формулы условій допущенія въ посвященію, служиль при жертвоприношеніяхь и пр. 4) Алтарный (єть вощью с или о єті воро, упоминающійся во многихъ надписяхъ, завідывалъ жертвоприношеніями и самъ совершаль ихъ. Всѣ эти должности были пожизненны. Во время исполненія своихъ священныхъ обязанностей лица жреческого персонала надъвали миртовые вънки.

Кромѣ этихъ главныхъ священнослужителей были разные другіе служители культа и магистраты, завѣдывавшіе разными его сторонами. Упоминаются: жрецъ и жрица Деметры и Коры; Таххатфоб, носившій статую Такха въ процессіи, о которой будетъ сказано ниже; фаιболтіб, заботившійся о чистотѣ и вообще исправномъ содержаніи статуй богинь; обралоб, служившій, вѣроятно, при омовеніяхъ и очищеніяхъ посвященныхъ (обралоб, о а́тлістіб, тол 'Елеосіліюм, Гесих.); бавірістіб, названіе котораго, повидимому, намекаетъ на какую-нибудь обязанность, спеціально относившуюся къ Персефонѣ, почитавшейся также подъ именемъ Ааєіра; сполбофорої, объявлявшіе начало священнаго перемирія предъ мистеріями, затѣмъ палареї,



<sup>1)</sup> Предположеніе о существованіи этой должности весьма сомнительно, такъ какъ о немъ не сохранилось никакихъ свидётельствъ изъ самой Аттики. Ср. А. Момизена *Feste*, стр. 264,

торфорог, актофорос, кооротрофос, котофорос и др. Для завёдыванія храмомъ и его имуществомъ, а также матеріальною стороною правднества, существовали особые ігропогої, єпистатає и таріає тоїх деоїх.

Посвященіе въ Елевсинскія мистеріи было доступно для всёхъ еллиновъ, безъ различія племенъ или государствъ, такъ что онё имёли общегреческій характеръ. Варвары не допускались къ посвященію, хотя и туть встрёчаются исключенія въ пользу отдёльныхъ, особенно выдающихся, лицъ. Римляне со времени вступленія ихъ въ болёе близкія сношенія съ еллинами допускались къ посвященію наравнё съ ними. Доступъ къ участію въ мистеріяхъ не быль закрыть даже рабамъ, если они были не варварскаго происхожденія. Лица, совершившія какое-либо тяжкое преступленіе, къ посвященію не допускались. Нельзя доказать, чтобы отъ желающихъ посвятиться требовалась предварительная исповёдь ихъ грёховъ; однако іерофантъ могь отказать въ посвященіи человёку, нравственность котораго казалась ему не безупречною.

Желавшій посвятиться должень быль обратиться къ посредничеству какого-либо гражданина изъ рода Евмолиидовъ или Кериковъ, который, если по провъркъ не оказывалось препятствій къ посвященію, наставляль и руководиль кандидата вы дальнёйшихъ дъйствіяхъ, почему и назывался руководителем во таинствахо (μυσταγωγός). Предъ посвящениеть кандидаты обязаны были въ видь испытанія хранить строгое молчаніе и совершать очистительные обряды, при которыхъ м. пр. употреблялось Διὸς χφδιον (см. выше стр. 77). Въ посвящении различались три степени, изъ коихъ первор было посвящение въ малыя мистерии. Никто не могъ быть посвященъ въ великія мистеріи безъ предварительнаго посвященія въ малыя (Плут. Дим. 26; Пл. Горг. р. 597 с съ схол.); получившіе это посвященіе спеціально назывались ростав. При посвящения въ великія таинства различались 2 степени: телету и епописіа, между которыми быль промежутовь не менве года; достигшіе высшей степени посвященія назывались епоптац, т. е. созерцателями. Нёкоторые, особенно иностранцы, которымъ средства не позволяли совершать троекратное путешествіе въ Авини, можеть быть довольствовались первою степенью посвященія, не ища двухъ остальныхъ. Напротивъ, многіе авинскіе граждане посвящались еще въ детскомъ возрасте благочестивыми родителями; такое посвящение обозначалось специальнымъ терминомъ посвященіе от очага (ро́псіс аф' естіас). Людямъ близвимъ въ смерти, быть можеть, разрѣшалось посвященіе во всякое время. Обряды посвященія извѣстны лишь въ общихъ чертахъ, въ которыхъ невозможно различить особенности, свойственныя каждому виду посвященія въ отдѣльности.

Посвящение какъ въ малыя, такъ и въ великія мистеріи начиналось вив храма, въ священномъ округв (περίβολος), обнесенномъ ствной. Завсь посвящаемые совершали жертвоприношенія и затъмъ вступали въ храмъ, гдъ въ глубокомъ мракъ ночи совершали переходы изъ одной части святилища въ другую; по временамъ разливался ослиштельный свить, озарявшій фигуры грозныхъ чудовищъ, раздавались страшные звуки, потрясавшіе посвящаемыхъ. Эти эффекты производились различнаго рода техническими приспособленіями. Страшныя картины и звуки представляли мученія, ожидавшія за гробомъ грішниковъ, и на людей впечатлительныхъ производили столь подавляющее впечатлёніе, что нёкоторые даже лишались чувствъ. Древніе авторы сравнивають состояніе души человіна при смерти съ тіми страданіями, томленіями и трепетомъ, которые она переживаетъ при посвященіи въ мистеріи. Наконецъ страшныя сцены смінялись світлыми, успокоительными: открывались двери, закрывавшія статуи и жертвенники, при яркомъ свътъ факеловъ посвящаемымъ представлялись украшенныя роскошными одеждами статуи боговъ; весь этотъ свъть и великольніе такъ поражали чувства посвящаемыхъ, что они представляли себъ въчную радость и блаженство, ожидающія за гробомъ людей добродетельныхъ и посвященныхъ въ таинства. Посвящаемыхъ сажали на особыя седалища, вокругъ которыхъ посвящающіе совершали пляску (этотъ обрядъ назывался вроукоро́ς). Были, в вроятно, и другія символическія священнод в йствія, подробности которыхъ намъ не извъстны.

Посвященіе въ мистеріи считалось важнымъ условіемъ достиженія блаженства въ загробной жизни, такъ что люди, по тъмъ или другимъ причинамъ не принявшіе посвященія въ молодые годы, старались посвятиться по крайней мъръ предъ смертью (Арист. Мирг 375). Одежды, бывшія на тълъ во время посвященія, считались счастливыми; было въ обычать носить ихъ до полнаго изношенія или приготовлять изъ нихъ пеленки для дътей, а нъкоторые жертвовали ихъ въ храмъ Деметры (Арист. Плут. 842 сл. со схол.); иногда въ нихъ хоронили умершихъ мистовъ (схол. Өеокр. Ид. V, 12 сл.).



Упомянемъ еще, что мистамъ запрещалось употребление въ пищу нѣкоторыхъ съѣстныхъ припасовъ (куръ, рыбы, бобовъ и яблокъ) и прикосновение къ роженицѣ и трупу; по всей вѣроятности, эти запрещения имѣли силу только въ течение празднования мистерий, а на остальное время не простирались.

Въ Авинахъ ежегодно совершались два праздника, имѣвшіе отношеніе въ елевсинскому культу. Въ мѣсяцѣ Анвестеріонѣ, вѣроятно около 20-го числа 1), праздновались малыя мистеріи (μυστήρια τὰ μικρά, τα ὀλείζω, τὰ ἐν Ἄγρας), служившія какъ бы предпразднествомъ великихъ 2) и совершавшіяся въ Агрѣ, предмѣстьѣ Авинъ, преимущественно въ честь Персефоны. Священное перемиріе (ἐκεχειρία) для нихъ продолжалось съ 15-го числа Гамеліона до 10-го числа Елафеболіона, т. е. 55 дней. Онѣ состояли главнымъ образомъ въ очищеніяхъ водою Илисса, на берегу котораго лежала Агра, и можетъ быть въ драматическомъ представленіи миса о рожденіи Іакха отъ Персефоны 3). Впрочемъ подробности ихъ очень мало извѣстны. На основаніи встрѣчающагося въ одной надписи (С. І. Att. II, 603) упоминанія о хораγωγός можно думать, что во время этого праздника переносили статую Персефоны въ торжественной процессіи изъ одного храма въ другой.

Главнымъ празднествомъ елевсинскаго культа были великія мистеріи или 'Елеосічіа '), совершавшіяся въ м'єсяці Боедроміоні въ теченіе 10—12 дней, при чемъ первая половина празднованія про- исходила въ Абинахъ, а вторая—въ Елевсині. Священное перемиріе для праздника продолжалось съ 15-го числа Метагитніона до 10-го Піанопсіона, т. е. 55 дней. Разъ въ 4 года онъ совершался съ особенною пышностью и потому причисляется въ пентетерическимъ праздникамъ. Къ сожалітнію, встрічающіяся упоминанія о праздникі, преимущественно о второй его половині, ограничиваются немногими и не всегда достовірными показаніями, на основаніи которыхъ невозможно составить себі яспое и полное представленіе о всемъ ході празднованія.

Въ первой половинъ празднованіе, по всей въроятности, рас-

<sup>1)</sup> Cp. A. Mommsen, Feste crp. 406.

<sup>3)</sup> Cκολ. Αρμετ. Πληπ. 845: Καὶ ἔστι τὰ μικρὰ [μυστήρια] ώσπερ προκάθαρσις καὶ προάγνευσις τῶν μεγάλων.

<sup>8)</sup> Стеф. Виз. п. сл. "Аүра. Поліэнъ, Страт. V, 17, 1. Гимер. or. III p. 432.

Послёднее названіе относится преимущественно къ пентетерическимъ играмъ.

предвлялось по днямъ следующимъ образомъ 1). Тринадцатаго или 14-го числа Боедроміона народъ собирался въ городъ на праздникъ (это собраніе называлось ауоррос); архонтъ-царь, іерофанть и дадухъ въ στοά ποιχίλη дізали объявленіе (πρόρρησις) о наступленіи праздника и объ исключеніи изъ участія въ немъ всёхъ оскверненныхъ кровавими преступленіями или другими тяжкими грвхами, безчестныхь и варваровь (Лук. Дем. 34, Алекс. 38; Полид. VIII, 90). Въ поздивищія времена ефебы 13-го числа въ торжественной процессіи подъ предводительствомъ своего космета шли въ Елевсинъ, откуда на другой день (14-го) сопровождали святыни (статуи богинь и священную утварь) въ городской храмъ богинь, находившійся у стверной подошвы акрополя. 15-го числа, въроятно, совершалось жертвоприношение въ честь Авины Лемократіи, упоминаемое въ надписяхъ той берматікой (С. I. Att. II, 741). 16-го числа посвященные, по призыву глашатая «акабе роста» (на море, мисты!), отправлялись въ морю для очищенія себя морскою водою; формула призыва послужила названіемъ для этого дня праздника. Главное м'єсто очищенія, какъ кажется, было въ Пирэв. Въ следующие три дня (17, 18 и 19) совершались въ городъ разнаго рода жертвоприношенія, въ томъ числів празднивь въ честь Асклепія ('Ασχληπιεία или 'Επιδαύρια), который, по мисическому преданію, прибыль въ Асины изъ Епидавра, гдъ было его знаменитое святилище, и былъ посвященъ въ мистеріи. Двадцатаго числа 2) совершалась торжественная процессія изъ Авинъ въ Елевсинъ, сопровождавшая раньше принесенныя въ Аеины елевсинскія святыни, въ томъ числів увівнчанную миртомъ статую Іакха, несомую особымъ ιακγαγωγός, и приготовленныя для Іакха драгопфиныя игрушки. Процессія



<sup>1)</sup> Для распределеня дней первой половины праздника большое значене имееть одинь декреть (С. І. Att. III, 6), определяющій участіе ефебовь вы процессіяхы праздника; правда, оны относится кы очень поздникы временамы (ІІ в. цо Р. Хр.), но имееть значеніе и для предыдущихы времень, такы какы имы возстановлены именно прежній порядокы празднованія. См. обы этомы мою статью, указанную вы концё параграфа. А. Моммзены (Feste, стр. 244) распредёляеть программу праздника нёсколько иначе.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нѣкоторые современные ученые думають, что процессія выступала 19-го числа, ночевала на дорогѣ и прибывала въ Елевсинъ 20-го. Но авторы (Плут. Кам. 19, Фок. 28; схол. Ар. Ляг. 324) прямо указывають на 20-е число, какъ день процессів. Ср. Новосадскаго Елевс. мист. стр. 121.

двигалась по священной дорогь (ἱερὰ οδός), украшенной множествомъ храмовъ, алтарей и памятниковъ 1), въ сопровожденіи огромной толим народа, такъ какъ въ ней могли принимать участіе и непосвященные въ мистеріи. Люди зажиточные, особенно женщины, следовали за процессіей въ экипажахъ, что, впрочемъ, впеследствіи было запрещено закономъ оратора Ликурга (Plut. Dec. or. Lyc. 7). При переход $^*$  черезъ мостъ на р. Кефисъ участники процессіи по старинному обычаю обмънивались шутками и насмъшками (уефоричной). Процессія двигалась съ пвніемъ прановъ и съ криками: "Іску', ф "Іскує. По дорогв она нъсколько разъ останавливалась для отдыха или для поклоненія разнымъ богамъ и героямъ, имъвшимъ отношение въ елевсинскому вульту, такъ что лишь къ вечеру достигала Елевсина 2). Здёсь еще нъсколько дней продолжалась вторая половина празднества, состоявшая изъ разныхъ мистическихъ обрядовъ, въ которыхъ могли принимать участіе только посвященные (эти дни собственно и назывались постуріфтібеς упераці), и изъ состязаній. М'Естомъ совершенія обрядовъ быль τελεστήριον, построенный при Периклів архитекторомъ Иктиномъ вместо стариннаго храма, воздвигнутаго, по преданію, еще Келеемъ по приказанію самой Деметры и сожженнаго персами въ 480 году 3). Здёсь, въ самомъ храмъ или его периболъ, совершался по ночамъ рядъ драматическихъ представленій, сюжетомъ которыхъ служили событія изъ жизни боговъ, имфвшія отношеніе къ циклу сказаній объ учрежденій мистерій. Представленія эти были весьма разнообразнаго характера, то строгаго и торжественнаго, то веселаго и даже распущеннаго. Къ созерцанію ихъ никто не допускался кром'в мистовъ, получившихъ уже высшую степень посвященія и потому



<sup>1)</sup> Описаніе ихъ см. у Павс. I, 37 и 38. Изъ новыхъ монографій о священной дорогь отмътимъ: L. Preller, De via sacra Eleusinia disp.I et II, Dorp. 1841.—F. Lenormant, Monographie de la voie sacrée, Paris 1864.

<sup>2)</sup> Извъстно, что Алкибіадъ, возвратившись въ Асины въ 408 г., заслужилъ величайшее расположение и признательность народа тъмъ, что провелъ по священной дорогъ елевсинскую процессію, которая со времени занятія Декелін спартанцами изъ боязни ихъ нападеній совершалась моремъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Основанія телестерія открыты при раскопкахъ, производимыхъ въ Елевсинѣ Асанскимъ археологическимъ обществомъ съ 1882 г. См. статью Д. Н. Королькова въ Журн. М. Н. Пр. за апрѣль 1884 года и книгу *Рубензона*, указанную на стр. 212.

называвшихся «соверцателями» (ἐπόπται). Надпись при входѣ въ священный участокъ (τέμενος) храма гласила, что непосвященные не имѣютъ права вступать въ него. Есть свѣдѣнія, что передъ мистеріями составлялись и записывались на доскахъ поименные списки посвященныхъ. Во время священнодѣйствій мисты въ отличіе отъ непосвященныхъ носили на головахъ миртовые вѣнки, а на правой рукѣ и лѣвой ногѣ—повязки пурпурнаго цвѣта (хрохаг). Если непосвященный, вмѣшавшись въ толпу мистовъ, выдавалъ себя какимилибо неумѣстными вопросами, то его подвергали наказанію и даже смертной казни; такъ случилось, напр., съ двумя молодыми акарнанцами въ царствованіе Филиппа V (Т. Лив. 31, 14).

Драматическія представленія (τὰ δρώμενα), вѣроятно, ставились въ хронологической послѣдовательности. Первымъ актомъ ихъ была, вѣроятно, сцена брака Зевса и Деметры, представляемыхъ іерофантомъ и іерофантидою, и рожденія Іакха отъ этого брака, при чемъ іерофантъ возглашалъ: владычица Бримо родила святаго сына Брима, ієро̀ν ἔτεхε πότνια κοῦρον Βριμώ Βριμόν 1). Затѣмъ начинались возліянія, пѣсни и пляски въ честь новорожденнаго Іакха, при чемъ уходъ за новорожденнымъ (σπαραγμός) представлялся въ искусныхъ мимическихъ тѣлодвиженіяхъ.

Въ слъдующую ночь драматически представлялось похищеніе Плутономъ Коры, которую изображала жрица Деметры. При этомъ мисты носили корзины съ цвътами въ воспоминаніе о томъ, что Кора была похищена при собираніи цвътовъ. Іерофантида изображала собою тоскующую Деметру, разыскивающую свою дочь; въ искусныхъ пляскахъ представлялось, какъ она искала дочь и какъ была радушно принята Келеемъ. Процессія мистовъ съ факелами къ морскому берегу служила воспоминаніемъ поисковъ Деметры за дочерью. Затъмъ являлась на сцену женщина, представлявшая служанку Іамбу или Бавбо, которая развеселила Деметру нескромными шутками и жестами. При этомъ мисты, цълый день постившіеся, вкушали кикеонз (коже́оу), особый напитокъ, состоявшій изъ смъсн воды, муки и меда съ различными приправами, въ воспоминаніе того, что развлеченная шутками Іамбы Деметра впервые вкусила этого напитка послъ потери дочери, и



<sup>\*)</sup> Βριμώ—мистическое имя Деметры. По объясненію Оригена (*Philosoph*. V. 164), приводящаго эту фразу, оно значить ἰσχυρά, а Βριμός—ἰσχυρός.

перекладывали изъ ящика въ корзину и обратно какіе-то таинственные символические предметы. Указание на эти обряды заключается въ особой сакральной формуль, которая въ видь пароля служила мистамъ средствомъ узнавать другъ друга: ἐνήστευσα· ἔπιον τον ποκεώνα. εγαβον εκ κίστης, ερλασαίπενος αμεθείτην είς καγαβον και εκ хадавоо віс хіоту (Клим. Алекс. Протр. 2, 21. Арноб. Adv. gent. V, 26). Были еще драматическія представленія, изображавшія возвращение Коры, примерение Деметры съ богами, установление ею мистерій и отправленіе Триптолема для распространенія земледелія, при чемъ ісрофанть повазываль мистамъ срезанный колось, служившій символомъ сміны жизни смертью и возрожденія въ новой жизни послъ смерти. Эти драматическія представленія, по всей въроятности, продолжались три ночи, называвшіяся «святыми». При нихъ показывались мистамъ священные предметы (быхνύναι τὰ ἱερά-οбязанность іерофанта), скрытые оть постороннихъ глазъ, и раскрывались тайны (та апорруга), т. е. въроятно священныя преданія и миом, неизвістные народу (Лис. пр. Андок. 51). По свидетельству одного поздняго автора 1) ісрофанть во время мистерій изображаль собою деміурга (создателя), дадухъсолице, алтарний — луну, священноглашатай — Гермеса. Нельзя рвшить, существоваль ли этоть обычай изъ глубокой древности и чемъ достигалось это сходство съ божествами; вероятно, жрещи одъвались въ роскошныя одежды, сходныя съ твии, въ которыхъ принято было у грековъ изображать названныя божества.

Въ послѣдній день праздника совершался символическій обрядъ, состоявшій въ томъ, что изъ двухъ глиняныхъ сосудовъ (πλημοχόαι), имѣвшихъ форму кубаря (σχεῦος βεμβιχῶδες), жрецы въ храмѣ выливали воду въ устроенное въ землѣ отверстіе, изъ одного на западъ, а изъ другого на востокъ, произнося при этомъ какія-то таинственныя слова (Авен. XI р. 496 с); какія это были слова, навѣрное не извѣстно, но ученые считаютъ вѣроятнымъ, что именно сюда относятся сообщаемыя Прокломъ (комм. къ Плат. Тим. V р. 293) слова: «ΰε, χόε» (орошай, зачинай). Они имѣли тѣсную связь съ одною изъ сторонъ мистическаго ученія, вменно о благодѣтельномъ, оплодотворяющемъ вліяніи влаги на землю. Отъ этого обряда самый день, въ который онъ совершался, носиль названіе πλημοχόαι.

<sup>1)</sup> Порфирій у Евсевія Praep. evang. III, 12.

Этимъ заканчивались собственно мистеріи. Затьмъ происходили гимническія, конныя и музыкальныя состязанія, но не ежегодно: разъ въ два года бывали малыя состязанія и чрезъ каждые три года въ четвертый большія 1). Наградою побъдителямъ служило здъсь опредъленное количество пшеницы, выросшей на священномъ Рарійскомъ полъ (какъ въ праздникъ Панавенэй масло отъ священной оливы).

По возвращении участниковъ празднества въ городъ происходило въ городскомъ Елевсиніи засёданіе священнаго совёта (ієра βουλή), въ которомъ архонтъ-царь представляль отчеть о праздникъ и разбирались дъла, относившіяся къ нарушенію таинствъ или священныхъ законовъ (Андок. о мист. 111), а также опредълялось выражение благодарности лицамъ, обнаружившимъ особенное усердіе къ исполненію своихъ обязанностей во время праздника. Въ этомъ совътъ принимали участіе только посвященные въ мистеріи, а самое ръшеніе дълъ принадлежало однимъ Евмолпидамъ, которые въ своихъ приговорахъ кромъ государственныхъ законовъ о нечестіи руководствовались устными преданіями и голосомъ своей совъсти. Въ одной поздней надписи (С. I. Att. III. 2) постановленіе этого совъта датировано 28-мъ числомъ Боедроміона. Можно думать, что и въ болье раннія времена праздникъ продолжался до этого числа, такъ что на состязанія приходилось четыре дня (24-27 число).

Послѣ этого краткаго обзора внѣшней стороны Едевсинскихъ мистерій обратимся къ ихъ внутренней сторонѣ, именно къ вопросу о томъ, проводилось ли въ нихъ какое-либо опредѣленное ученіе, или все дѣло сводилось къ исполненію предписанныхъ ритуаломъ обрядовъ, смислъ которыхъ каждый поскященный могъ объяснять по своему? Мнѣнія новыхъ ученыхъ по этому вопросу не согласны между собою. Большинство держится отрицательнаго взгляда, съ особенною послѣдовательностью и обстоятельностью проведеннаго Лобекомъ въ его соч. «Адlаорһатиз». По его мнѣнію все руководство елевсинскихъ жрецовъ ограничивалось лишь указаніемъ ми-



<sup>1)</sup> По мевнію Цунды, принятому А. Момизеновъ (Feste, стр. 185), трістерида бывала въ наждомъ 2-мъ году Олимпіады, а пентетерида—въ 4-мъ. Момизенъ думаетъ теперь, что состязанія происходили не послі мистерій, а предмествовали имъ.

стамъ обрядовъ очищенія и порядка жертвоприношеній и всего вообще празднованія, а относительно внутренняго смысла мистерій участвовавшіе въ нихъ выносили лишь то, до чего каждый могъ додуматься по мъръ своего умственнаго развитія и способностей. Напротивъ, авторъ новъйшаго изследованія о мистеріяхъ Н. И. Новосадскій въ последней главе своего труда убедительно доказываеть, что «не одни лишь обряды и ихъ толкование составляли содержаніе мистерій Димитры, что въ нихъ проводилось особое ученіе, освъщавшее тъ запросы мысли древняго еллина, на которые не давала решенія общая, всёмъ открытая народная еллинская религія» (стр. 155). По его мивнію это сообщеніе мистамъ необходимыхъ сторонъ ученія происходило предъ посвященіемъ, въ частныхъ бесъдахъ мистагоговъ и іерофантовъ съ желавшими принять посвящение, а не во время совершения праздничныхъ обрядовъ и драматическихъ представленій. Ученіе мистерій касалось боговъ, загробной жизни и природы. Впрочемъ, что касается перваго, то «между ученіемъ елевсинскихъ мистерій и общепринятымъ у древнихъ грековъ ученіемъ о богахъ не было, да и не могло быть существенного различія. То, что излагалось мистамъ въ глубинв святилища Димитры и въ частныхъ беседахъ мистагогами, представляло только дальнейшее развитие техь основь, какия лежали въ върованіяхъ всего народа. Измъненія могли быть въ частностяхъ, а не въ главномъ, существенномъ ихъ характерв» (стр. 172). Далве, у авторовъ встрвчается очень много указаній на то, что мистеріи обвщали посвященнымъ счастіе въ загробной жизни (см. выше стр. 209). Души умершихъ мистовъ не оставались въчно въ одномъ и томъ же мъсть, но переходили изъ одной міровой сферы въ другую и даже возвращались на время въ среду живыхъ. Такимъ образомъ мистеріямъ не было чуждо ученіе о переселеніи душъ и о таинственномъ общеніи живыхъ и умершихъ; это была одна изъ наиболве привлекательных сторонъ мистерій, манившая къ себъ очень многихъ. Однако не достаточно было одного посвященія для того, чтобы получить счастіе въ загробной жизни: уже у Аристофана въ приведенномъ мъстъ высказывается мысль, что для этого послъ посвященія нужно вести благочестивую жизнь, сабдовательно люди порочные не были допускаемы въ жилища блаженныхъ; и въ самому посвящению въ мистеріи, какъ мы знаемъ, допускались только люди, не запятнанные преступленіями. Такимъ образомъ мистеріи несомевнно имвли вліяніе на улучшеніе нравственности греческаго

народа, какъ это было замвчено уже самими древними. Исократъ говорить (IV, 28), что Деметра, установивь мистеріи, смягчила нравы людей. Нравственное воспитание и исправление жизни представляется Арріану (Epict. diss. III с. 21, 15) главною цёлью мистерій. По словамъ Циперона (De legg. II, 14), Асины, создавшія много прекраснаго и великаго и внесшія это прекрасное въ жизнь человъческую, не произвели ничего лучше тъхъ мистерій, благодаря которымъ люди изъ грубаго состоянія перешли въ жизни достойной человъка и улучшили свои нравы. Такимъ образомъ Елевсинскія мистеріи, несмотря на некоторыя темныя свои стороны, безспорно имели высокое нравственное вліяніе на развитіе греческаго народа и представляють одно изъ привлекательныхъ явленій его религіозной жизни. Следуєть заметить, однако, что въ позднъйшія времена внъшняя обрядовая сторона мистерій ръшительно выступила на первый планъ и онв потеряли всякое вліяніе на умственную жизнь народа. Существовали онв до конца IV в, по Р. Хр.

Мистеріи по образцу Елевсинскихъ праздновались и въ разныхъ другихъ мѣстностяхъ Еллады, напр. въ г. Фліунтѣ, Мегалополѣ, Фенеѣ и другихъ городахъ Аркадіи и въ Мессеніи (см. выше стр. 155 сл.). Во многихъ мѣстностяхъ Пелопоннеса, Беотіи и др. упоминается Деметра съ прозвищемъ 'Еλευσίνία или праздникъ 'Еλευσίνια, а мѣсяцъ 'Еλευσίνιος неоднократно встрѣчается въ дорическихъ календаряхъ. Нельзя однако думать, чтобы культъ этой богини непремѣнно повсюду былъ таннственнымъ.

İ. Meursius, Eleusinia, Lugd. Bat. 1619.—J. Bach, De mysteriis Eleusiniis, Lips. 1735.—S. Croix, Recherches sur les myst. du paganisme (см. выше стр. 211).—Lobeck, Aglaophamus (см. стр. 212).—Ouvaroff, Essai sur les mystères d'Eleusis, 1812 (3-е взд. 1816).—Creuzer, Symbolik (стр. 15).—L. Preller, Demeter und Persephone, Hamb. 1837. — H. Sauppe, Attica et Eleusinia, Progr. Götting. 1881.—Латишев, Къ авинской эортологій въ Жури. М. Н. Пр., январь 1883.—А. Nebe, De mysteriorum Eleusiniorum tempore et administratione publica, Halle 1886. — Н. И. Новосадскій, Елевсинскія мистеріи, Спб. 1887. — Р. Foucart, Recherches sur l'origine et la nature des mystères d'Eleusis, Par. 1895 (ред. Н. И. Новосадскаго въ Жури. М. Н. Пр. 1896, 4).—D. Philios, Eleusis, ses mystères, ses ruines et son musée, Athènes 1896. — L. Bloch, Der Kult und die Mysterien von Eleusis, Hamb. 1897. — О персональ мистерій: І. Тоеррбег, Attische Genealogie, Berl. 1869.

#### § 3. Самооражійскія мистерін.

Мистеріи на о. Самоврак' пользовались широкою изв' стностью въ древнемъ мірѣ и по своей славв уступали только Елевсинскимъ 1). Геродотъ, древивищій изъ писателей, отъ которыхъ сохранились упоминанія объ этихъ мистеріяхъ, называеть ихъ оргіями Кабировъ (II, 51); но на вопросъ, кто были эти Кабиры, нельзя дать строго определеннаго ответа, такъ какъ у древнихъ встречаются о нихъ чрезвычайно разнообразныя показанія, которыя невозможно согласить между собою. Пиндаръ 2) въ числъ лицъ, которыя считались родоначальниками человаческаго рода, рядомъ съ критскими куретами, фригійскими корибантами и др. называеть и Кабира, рожденнаго священнымъ Лемносомъ; стало быть этотъ лемносскій Кабиръ вазался поэту не богомъ и творцомъ человъческаго рода, а только его родоначальникомъ, первымъ человъкомъ. У Эсхила, современника Пиндара, въ несохранившейся драм' Казегрог 3) лемносские Кабиры представлены угощающими аргонавтовъ. Геродотъ (въ ук. м.), говоря, что изображение Гермеса едлины заимствовали отъ пеластовъ, а не отъ египтянъ, прибавляетъ, что его слова пойметъ каждый посвященный въ оргін Кабировъ на о. Самооракв; пеласги, говоритъ далве отецъ исторіи, жили первоначально на Самооравъ и отъ нихъ самооравійцы получили свои оргіи; относительно изображенія Гермеса у пеласговъ было священное скаваніе (ἱερὸς λόγος), объясняемое въ самовравійскихъ мистеріяхъ. Въ другомъ маста (III, 37) Геродотъ говоритъ, что изображенія Кабировъ были похожи на изображенія патэковъ (патаков), боговъ кардиковъ, которыя финикіяне помінали на носахъ своихъ кораблей, и называеть ихъ детьми Гефеста. Отсюда видно, что Кабиры казались Геродоту настоящими божествами пеласгического или восточнаго происхожденія, стоявшими въ связи съ Гермесомъ или Гефэстомъ. Изъ поздивишихъ писателей ивкоторые смотрвли на Кабировъ, какъ на дэмоническія существа, происходившія отъ

<sup>1)</sup> Галенъ, De usu part. 17,1: "Οσοι τιμῶσι θεούς, οὐδὲν ὅμοιον ἔχουσιν Ἐλευσινίοις τε καὶ Σαμοθρακίοις ὀργίοις.—Аристидь, Παναθην. p. 189: Τὰ τῶν Σαμοθρακων ἱερὰ πάντων ὀνομαστότατα πλὴν τῶν Ἑλευσινίων.—Лив. 45, 5 называетъ Дельфы и Самоераку, какъ duo sanctissima in terris templa.

<sup>2)</sup> Fragm. ap. Orig. Philos. p. 97 Mill.

Отрывки изъ нея сохранились у Плутарха, Полидевка и др.

высшихъ божествъ 1), и сообразно съ такимъ взглядомъ считали мистеріи не праздникомъ въ честь Кабировъ, а установленнымъ ими учрежденіемъ для почитанія техь боговь, оть которыхь они сами происходили, другіе же напротивъ признавали самихъ Кабировъ за боговъ, чествуемыхъ въ мистеріяхъ; но что это были за боги, сколько ихъ было и какимъ богамъ народной религіи они соотвътствовали, -- обо всемъ этомъ опять встръчаются разнообразныя показанія. Такъ, въ схоліяхъ къ Аполлонію Родосскому (І, 917) со словъ писателей Мнасея и Діонисодора приведены четыре Кабира, названные по именамъ и сопоставленные съ высшими богами: 'Аξίερος соотвътствоваль Деметрь, 'Аξιόχεροα-Персефонъ, 'Аξιόκερσος-Анду, Касрилос-Гермесу 2). У латинскаго писателя Варрона въ соч. «de lingua latina» также упоминаются 4 Кабира, но съ другими именами и объясненіями. Въ святилищъ Кабировъ близъ Оивъ, остатки котораго открыты при недавнихъ раскопкахъ, почитался, какъ видно изъ надписей, одинъ Кабиръ и его сынъ (παίς), не называемый по имени 3). Есть свидетельства о томъ, что Кабировъ смъшивали или отождествляли съ Діоскурами и почитали какъ могущественныхъ защитниковъ противъ опасностей мореплаванія 4). Кром'в того въ мистеріяхъ было ученіе о смерти и воскресеніи и культь хеоническихь божествь. Нікоторые изъ древнихъ писателей прямо признавали, что о Кабирахъ ничего съ точностью не изв'естно 5). Отсюда очевидно, что свя-

<sup>1)</sup> Акусилай Аргосскій и Ферекидъ у Страб. Х, р. 472.

э) По словамъ Варрона у римлянъ Касмилломъ (Casmillus) называлось одно изъ дъйствующихъ лицъ при совершеніи брачныхъ обрядовъ. Это сопоставленіе, э/также объясненіе именъ трехъ другихъ Кабировъ словами ἔρως и хέρσος (—бракъ по Гесихію), сложними въ άξιος, подало поводъ нъкоторымъ изъ новыхъ изслёдователей (напр. Велькеру) видъть въ Самоеракійскихъ мистеріяхъ идею брака и плодородія.

<sup>\*)</sup> Ср. объ этомъ замътку А. Н. Щукарева въ Зап. И. Р. Арх. Общ. т. 8 (1888 г.) стр. 466.

<sup>4)</sup> Аполл. Род. 1, 916 сл. Діод. IV, 43 и V, 49. Схол. Арист. «Миръ» ст. 278. По словамъ Цицерона (de nat. deor. III, 37) на Самооравъ было множество обътныхъ таблицъ съ надписями, поставленныхъ въ благодарность за избавленіе отъ опасностей на моръ. По словамъ Діогена Лаертскаго (VI, 59) на Самооравъ еще во времена извъстнаго киника Діогена было множество достойныхъ удивленія вкладовъ.

<sup>5)</sup> Η μπρ. Cτραδ. VII, fr. 51: "Οτι τοὺς ἐν τἢ Σαμοθράκη τιμωμένους θεοὺς εἰρήκασι πολλοὶ τοὺς αὐτοὺς τοῖς Καβείροις, οὐδ' αὐτοὺς ἔχοντες λέγειν τοὺς Καβείρους οἴτινές εἰσι, καθάπερ τοὺς Κύρβαντας καὶ Κορύβαντας, ὡς δ'αὕτως Κουρῆτας καὶ

щенныя сказанія и обряды Самооракійскихъ мистерій были еще въ древности доступны разнообразнымъ объясненіямъ; весьма возможно, что съ теченіемъ времени первоначальный вультъ Кабировъ на Самооракъ былъ распространенъ разными обрядами и сказаніями, существовавшими въ другихъ вультахъ Еллады, и эта смъсь могла подать поводъ къ разнообразнымъ представленіямъ о Кабирахъ. Поэтому не удивительно, что и въ новой наукъ существуютъ о нихъ чрезвычайно разнообразныя мижнія, изъ которыхъ каждое основано на тъхъ или другихъ древнихъ свидътельствахъ, которыя возможно согласить между собою, но принуждено отвергать или игнорировать несогласимыя.

Вившняя обрядовая сторона Самооракійских в мистерій извістна намъ также очень мало. Само собою разумвется, что и здвсь посвященію предшествовали тщательныя очищенія. Гесихій говорить, что быль особый жрець Кабировь Коідс, очищавшій убійць. Оть посвящаемыхъ требовался, повидимому, еще родъ покаянія или исповъданія гріховъ. Плутархъ разсказываетъ 1), что когда Лисандръ явился на Самооракъ къ жрецу, то послъдній потребоваль отъ него признанія въ самомъ тяжкомъ грехе, который онъ совершилъ въ жизни. «Нужно ли это сделать по твоему приказанію, возразилъ Лисандръ, или по волѣ боговъ? У когда жрецъ сказаль, что по воль боговь, то Лисандрь попросиль его отойдти въ сторону, чтобы онъ могъ сдълать признание однимъ богамъ. Далъе есть свидътельства, что посвящаться въ мистеріи могли не только взросдые люди обоего пола, но и дети, и что посвященные подпоясывались пурпурными повязками, которыя считали предохранительнымъ средствомъ противъ опасностей на морѣ (Сх. Ап. Род. I, 917). Есть также указанія на то, что они носили желівныя кольца, вівроятно въ видів амулетовъ. Различались, повидимому, три степени посвященія, соотв'єтственно которымъ посвященные носили названія μύσται, μύσται εύσεβεῖς и ἐπόπται 2). При посвя-

<sup>&#</sup>x27;Ιδαίους Δακτύλους. Въ Х-й внигъ (р. 472) Страбонъ говоритъ, что Димитрій Свепсійскій, отрицая существованіе на Самооравъ мистическаго свазанія о Кабиракъ, въ то же время приводитъ свидътельство Стесимброта Өасійскаго (V в. до Р. Хр.), что на Самооравъ дъйствительно совершалось служеніе Кабирамъ и что они получили свое названіе отъ горы въ Берекинтіи.

<sup>1) &#</sup>x27;Αποφθ. Λαχ. Λυσ. 10. Въ другомъ мѣстѣ ('Αντ. 1) подобный же анекдотъ разсказывается про Анталкида, который на вопросъ жреца отвѣтиль, что боги сами знаютъ его грѣхи. Ср. Т. Лив. 45,5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C. I. Gr. 2157, 2158, 2160.

щеніи имъ были сообщаемы имена Кабировъ, которыя оставались тайною для непосвященныхъ 1). Празднества на Самоеракѣ совершались лѣтомъ и, безъ сомнѣнія, соединялись съ представленіями и сказаніями (δρώμενα καὶ λεγόμενα), относившимися къ миеамъ о Кабирахъ. Верховные жрецы самоеракійскіе назывались, кажется, саями; кромѣ ихъ были, конечно, глашатам и другія должностныя лица культа. Особенной славой стали пользоваться мистеріи со времень діадоховъ. Вотъ все главное, что можно сказать о Самоеракійскихъ мистеріяхъ съ большею или меньшею степенью достовѣрности.

Кромъ Самоораки мистическій культъ Кабировъ издревле существоваль на Лемносъ, Имбросъ, въ Беотіи и Македоніи, а затъмъ распространился и по другимъ областямъ еллинскаго міра.

Schelling, Ueber die Gottheiten von Samothrace, Stuttg. 1815. — F. G. Welcker, Die Aesch. Trilogie Prometheus u. die Kabirenweihe zu Lemnos, Darmst. 1824.—I. Neuhäuser, Cadmilus sive de Cabirorum cultu ac mysteriis, Leipz. 1857.—A. Conze и др., Archäol. Untersuchungen auf Samothrake, Wien 1875 и 1880. — О. Crusius, Beiträge zur griech. Mythologie u Religionsgeschichte Progr. Leipz. 1886.—Н. И. Новосадскій, Культъ Кавировь въ древней Греціи, Варш. 1891.

### § 4. Критскія мистерім Зевса и Куретовъ.

Островъ Критъ въ миенческихъ сказаніяхъ извъстенъ какъ мѣсто рожденія Зевса; младенецъ былъ спрятанъ матерью Реею, боявшеюся, чтобы Кронъ не поглотилъ его подобно другимъ дѣтямъ, въ пещерѣ и вскормленъ козою Амалеіею или, по другимъ сказаніямъ, свиньею (Агаеоклъ Вавилонскій у Аеен. ІХ, 18), при чемъ миенческія существа Коорутъ, для того, чтобы Кронъ не услышалъ криковъ младенца, старались заглушать ихъ, ударяя копьями о щиты. По другимъ сказаніямъ Зевсъ и умеръ на Критѣ и погребенъ въ пещерѣ. Вообще Зевсова пещера (Διὸς ἄντρον) играетъ видную роль въ относящихся къ Криту сказаніяхъ и неоднократно упоминается писателями. Какъ кажется, на Критѣ показывалось нѣсколько пещеръ подъ именемъ Зевсовой. Сказанія о Зевсѣ и Куретахъ послужили сюжетомъ мистерій, совершавшихся на Критѣ и пользовавшихся значительною извъстностью



<sup>1)</sup> Страб. X, p. 473; Діод. V, 49; Etym. M. p. 289.

Подробности ихъ очень мало извъстны. Мы знаемъ только, что мистеріи были открыты для всёхъ (Діод. V, 77), что отъ участниковъ требовалось целомудріе и воздержаніе отъ мясной пищи и прикосновенія къ трупу 1), что при мистеріяхъ совершалось поминовение усопшихъ, при чемъ изъ Зевсовой пещеры выходилъ огонь, и что участники мистерій совершали воинственныя пляски въ полномъ вооружения (πυρρίγη). Фактъ поминовения усопшихъ заставляеть предполагать, что Критскимъ мистеріямъ была присуща идея смерти и возрожденія человічества подобно смерти и воскресенію божества-Зевса. Затімь Порфирій въ жизнеописаніи Пивагора (гл. 17) передаетъ подробности относительно очищенія, требовавшагося отъ участниковъ мистерій: Пивагоръ, явившись на Критъ, присталъ въ мистамъ, которые и очистили его громовымъ камнемъ (τῆ хераоνία λίθφ), при чемъ утромъ онъ долженъ быль ложиться навзничь (πρηνής) у моря, а ночью у ръки, увънчанный шерстью чернаго барана; затвиъ, явившись съ черною шерстью въ такъ называемую Идэйскую пещеру, онъ провелъ тамъ положенные трижды-девять дней, совершилъ жертвоприношеніе Зевсу и видівль престоль, который ежегодно приготовляють для него.

Henrychowsky, De Iove Cretico, Inowrazlaw 1879.

#### § 5. Ученіе орфиковъ.

Подъ именемъ орфиковъ ('Оρφικοί) извъстны послъдователи особаго религіознаго ученія, основателемъ котораго считали миеическаго поэта Орфея, сына еракійскаго царя Іагра (Οἴαγρος) и музы Калліоны. Уже въ самой древности существовало мнѣніе, что Орфей—выдуманное лицо; такъ думалъ, напр., Аристотель по словамъ Цицерона (de n. deor. I, 38, 107). Гомеръ и Гесіодъ ничего не знали объ Орфев, а извъстное сужденіе Геродота (II, 53), что всѣ поэты, которыхъ считаютъ древнѣе Гомера и Гесіода, на самомъ дѣлѣ жили позднѣе ихъ, доказываетъ, что и онъ, котя не



<sup>1)</sup> Это видно изъ отрывковъ несохранившейся трагедіи Еврипида «Койтєс», въ которой хоръ состояль изъ посвященныхъ въ Критскія мистеріи подобно тому, какъ въ Аристофановыхъ «Лягушкахъ»—изъ посвященныхъ въ мистеріи Елевсинскія.

отвергаль прямо существованія Орфея, всетаки признаваль приписывавшіяся ему стихотворенія за произведенія поздебйшихъ временъ. Во всякомъ случав имена Орфея и другаго, обыкновенно сопоставляемаго съ нимъ, поэта Мусэя были уже вполев извёстны во 2-й половинъ VI в., при Писистратидахъ, когда начинаютъ подложно приписывать имъ разныя поэтическія произведенія. Изв'ястенъ разсказъ Геродота (VII, 6), что поэтъ Ономакрить, жившій при дворъ Писистратидовъ и вмъстъ съ Орфеемъ Кротонскимъ и Зопиромъ Гераклейскимъ участвовавшій въ редакціи Гомеровскихъ поэмъ, былъ пойманъ Ласомъ Герміонскимъ въ томъ, что вставляль въ предсказанія Мусэя подложные стихи о потопленіи островковъ около Лемноса. За это Ономакритъ былъ изгнанъ Гиппархомъ изъ Абинъ и впоследстви явился во двору Ксеркса, воторому и сообщалъ предъ походомъ на Елладу имъвшіяся у него предсказанія (урпсьюі), выбирая изъ нихъ все благопріятное для Ксеркса и скрывая неблагопріятное. Павсаній (VIII, 37, 3) прямо приписываетъ Ономакриту сказаніе о растерзаніи Діониса титанами, составлявшее главную часть орфической осологіи, Климентъ Александрійскій (Strom. I р. 332)—все, что обыкновенно приписывается Орфею, а Свида — сборники подъ заглавіями телетої и χρησμοί. У Свиды (п. сл. 'Ορφεύς) собрано много выписокъ изъ разныхъ авторовъ съ названіями произведеній, приписывавшихся Орфею, и иногда съ указаніями ихъ действительныхъ авторовъ; изъ этихъ выписовъ выходитъ, что существовало много Орфеевъ, между которыми есть и историческія лица, какъ напр. вышеупомянутый Орфей Кротонскій. Кром'в того Свида говорить (п. сл. Ферехобης), что около того же времени Ферекидъ собралъ много орфическихъ произведеній. Такимъ образомъ въ VI и V вв. составилась обширная и разнообразная литература, заключавшая въ себ'в ученіе орфивовъ 1). У нихъ была своя особая есогонія (ученіе о происхожденіи боговъ), по которой вселенная произошла изъ міровыхъ, естественныхъ силъ природы: первоначально были χάος, χρόνος и αίθήρ, изъ котораго образовалось міровое яйцо; изъ него явился Фάνης (или Μῆτις, 'Ηρικοπαίος, Πρωτογόνος), при чемъ изъ верхней скорлупы яйца образовалось небо, изъ нижней — земля.



<sup>1)</sup> Объ обширности ея свидътельствують уномянутыя выписки Свиды, кромъ того Еврипидь (Иппол. 954: πολλῶν γραμμάτων καπνοί), Платовъ (Полит. II р. 364 е: βίβλων ὅμαδος) и др.

Фатус заключаеть въ себъ все живущее и вмъстъ съ тъмъ является богомъ-творцомъ: онъ произвелъ Ночь и, соединившись съ нею, небесныя свътила. Далъе отъ брака Урана съ Геею (Неба съ Землею) являются Ураниды и отъ брака Крона съ Реею— Крониды, согласно съ есогоніею Гесіода. Одинъ изъ Кронидовъ Зевсъ свергъ Крона, поглотилъ Фанета (хата́посіс Фатутос) и сдълался всеобъемлющимъ богомъ: онъ и день, и ночь, и стихіи, и начало, и средина, и конецъ.

Однаво рядомъ съ этимъ ученіемъ о происхожденіи природы изъ міровыхъ силь и съ замічательною идеею объ единобожіи у орфиковъ являются чисто минологические разсказы, главнымъ содержаніемъ которыхъ являются сказанія о Діонисв, его страданіяхъ, убісній титанами и возрожденіи. Такимъ образомъ ученіе орфиковъ существенно примыкаетъ въ культу Діониса. И дъйствительно, некоторые древніе авторы приписывають Орфею основаніе таинственнаго служенія Діониса 1), хотя другіе, напротивъ, представляють его врагомь Діониса (Эсхиль въ несохранившейся трилогіи «Λυκουργεία»). Далье орфическое ученіе говорило о прирожденной грёховности человёческаго рода, происшедшаго отъ враждебныхъ богамъ титановъ, о переходъ душъ чрезъ смертныя твла, въ которыя онв заточены, какъ въ темницу, для того, чтобы искупить эту греховность и затемъ, очистившись, получить лучшія жилица на звіздахъ, о наказаніи неочистившихся и необходимости очищенія посредствомъ религіознаго посвященія и примвненія умилостивительных в средствь, открытых Орфеемь (Плат. Кратиль р. 400 с).

Послѣдователи этого ученія составляли общество, которое постепенно распространилось по всѣмъ областямъ еллинскаго міра, такъ что нельзя уже опредѣлить, гдѣ оно первоначально составилось. Къ нему присоединились и разрозненные остатки Писагоровскаго общества послѣ его изгнанія изъ южной Италіи, такъ какъ въ ученіи Писагорейцевъ и орфиковъ было много общаго. Нужно отмѣтить только, что политическія тенденціи Писагорейцевъ



<sup>1)</sup> Аполлод. Библ. I, 3, 2. Діод. I, 96 и др. Ио словамъ Діодора Орфей заимствовалъ содержаніе миновъ о Діонисъ и ученіе о загробной жизни изъ минов объ Осиридъ и вообще изъ египетскихъ понятій и обрядовъ. Дъйствительно идея миновъ объ Осиридъ имъетъ много общаго съ ученіемъ орфиковъ, но невозможно ръшить, что было у орфиковъ своего и что заимствовано.

были чужды орфикамъ, общества которыхъ были чисто религіознаго характера. Принятіе въ эти общества достигалось путемъ посвященія, для котораго необходимо было предварительное исполненіе предписанныхъ очищеній; ихъ собранія, въ которыхъ орфическое ученіе находило себ'в выраженіе частію въ молитвать, частію въ изложени священныхъ сказаній (ієроі доуог), частію въ обрядахъ (телетаї, оруга), назывались мистеріями не только потому, что въ нихъ могли участвовать только посвященные, но и потому, что ихъ обряды и сказанія имёли сврытый, мистическій смысль. Посвященные обязаны были соблюдать изв'ястные ритуальные и аскетическіе уставы, стоявшіе въ связи съ ихъ ученіемъ: такъ, отъ нихъ требовалось воздержание отъ иясной пищи и отъ убиения человека и животныхъ (по крайней мере млекопитающихъ и птицъ), постоянныя очищенія, ношеніе льняной, а не шерстяной одежды и пр. 'Орфікос віос упоминается у Платона (Зак. VI, р. 782 с), какъ особый родъ жизни. Посвящение въ мистеріи, по ученію орфиковъ, было необходимо для будущей жизни, такъ какъ только посвященные будуть наслаждаться блаженствомь, а не посвященные будуть лежать въ грязи (έν βορβόρφ κεῖσθαι).

Орфическое ученіе, безъ сомнівнія, обязано своимъ возникновеніемъ и широкимъ распространеніемъ религіозной потребности мыслящихъ людей, которые не удовлетворялись обычными формами вёрованій и культовь, и поэтому вначалё пользовались значительнымъ уваженіемъ. Но уже скоро оно, повидимому, выродилось и приняло такую форму, въ которой служило скорве грубому суевърію, чъмъ истинно религіозной потребности, и употреблялось обманщиками и шарлатанами для того, чтобы эксплуатировать въ свою пользу легковъріе и неразвитость масси. Такъ объясняется отзывъ Платона (Помит. II р. 364), что последователи орфического ученія, являясь къ богачамъ, хвастаются дарованной имъ богами силой посредствомъ жертвъ и заклинаній отвращать наказаніе за всякіе гріхи не только безъ страданій и трудовъ, но даже съ удовольствіями и празднествами; и если кто хочеть насолить врагу, то и это они вызываются следать съ небольшими лишь издержками, не различая праведника отъ неправеднаго. такъ какъ у нихъ есть заклинанія, которыми они склоняють боговъ исполнять ихъ желанія. При этомъ они выставляють кучу книгъ Мусэя и Орфея, по которымъ совершаютъ жертвоприношенія, уб'яждая не только отд'яльных лиць, но и ц'ялые города,

что есть какъ для живыхъ, такъ и для умершихъ очищенія и избавленія отъ грёховъ посредствомъ жертвоприношеній и удовольствій. Такихъ людей называли обыкновенно Орфеотелестами ('Орфеотелестамі).

Въ государственномъ культв Діониса въ Анинахъ и другихъ государствахъ также были тайнственные обряды (вакхическія мистеріи), изъ которыхъ одни не имвли ничего общаго съ ученіемъ орфивовъ, другіе явились подъ его вліяніемъ Тавъ въ празднивъ Аноестерій въ Аоинахъ совершался обрядъ бракосочетанія Діониса съ супругою архонта царя (см. стр. 145), въ которомъ навърное не было ничего орфическаго. Но въ великія Діонисіи, по крайней мъръ въ позднія времена, мужчины въ одеждь Пановъ и Сатировъ и женщины въ одеждъ Намфъ и Горъ совершали торжественныя процессіи и п'али орфическія п'асни, котя при этомъ никакихъ особыхъ посвященій не было. Затімъ въ Аоннахъ и Дельфахъ были Діонисовскія тріетериды, въ которыхъ участвовали дица одного пола (женщины безъ мужчинъ или мужчины безъ женщинъ). Дельфійскія празднества Діониса изложены выше (стр. 165). Елейскій праздникъ Ооїс также иміль мистическій оттівновъ (стр. 155). Ваккическія празднества совершались, кром'в того, особыми религіозными обществами, которыя продолжали существовать и тогда, когда орфическое учение уже было забыто. Извъстенъ разсказъ Т. Ливія (39, 8 сл.) объ уничтоженіи вакхичесвихъ обществъ въ Италіи въ 186 г. до Р. Хр., когда вследствіе одного доноса отврылось, что эти общества распространены по всей Италіи и что ихъ празднества отличаются крайнею безнравственностью.

Holwerda, De theogonia Orphica Be myps. Mnemosyne v. 22 (1894). — E. Maass, Orpheus. Untersuchungen zur griech., röm., altchr. Jenseitsdichtung und Religion. Münch. 1895.

#### ГЛАВА 21-я.

## Религіозныя общества.

Къ числу оригинальныхъ явленій религіозной жизни еллиновъ, преимущественно въ позднъйшія времена, принадлежеть широкое распространение обществъ, составлявшихся съ цёлью почитания божествъ. Вообще нужно принять, что всв общества, устраивавшіяся частными людьми для тёхъ или другихъ цёлей, ставили себя подъ покровительство какого-либо бога или героя и въ опредъленния времена совершали празднества въ честь своихъ патроновъ. Были общества для торговыхъ целей, для совместваго занятія какимъ-либо ремесломъ или искусствомъ, для взаимной поддержки въ случав нужды, наконецъ просто для общихъ забавъ и увеселеній. Между обществами ремесленниковъ или артистовъ прежде всего следуетъ упомянуть объ обществахъ театральныхъ артистовъ или Дioниcosccxwdoxcdcwdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoxdoкоторыя со временъ Александра Великаго все болье и болье распространялись по греческимъ городамъ. Ихъ патрономъ былъ, само собою разумъется, Діонисъ, для служенія которому общества выбирали изъ своей среды жрецовъ; но кромъ Діониса почитались Аполлонъ, Музы и др. божества.

Встрвчаются, затвмъ, общества купцовъ и судохозяевъ (ἔμποροι καὶ ναύκληροι): напр., на о. Делосв одно такое общество почитало Зевса Ксенія (С. І. Gr. № 124), другое—Геракла Тирійскаго (С. І. Gr. 2271); были общества охотниковъ, рыбаковъ и т. д. Многія такія общества упоминаются въ надписяхъ изъ разныхъ странъ еллинскаго міра.

Было также много обществъ чисто религіознаго характера; они носили названія: діасог, єрачог, иногда сочобог, а члены ихъ—діасобтат (или діасотат), єрачістаї и оруєбчес. Слово діасос вороще обозначаєть общество или группу, но преимущественно религіознаго характера и при томъ для служенія такимъ божествамъ, культъ которыхъ сопровождался оргіастическими церемоніями (напр. Діониса). Слово єрачос первоначально (у Гомера) обозначаєть: а) пиръ въ складчину, б) залогъ въ томъ, что членъ компаніи внесеть свою долю, в) самыя доли складчины. Впослёдствій же это слово обозначало

вообще общества, составлявшіяся для различныхъ цёлей кавъ гражданскихъ, такъ и религіозныхъ. Въ Аннахъ такія общества признаны еще Солономъ, въ законахъ котораго встречаются мъры, обезпечивающія взносы еранистовъ; судебныя дъла о неуплать взносовъ въ общество и т. п. (біхаі врачкаї) въ авинскомъ гражданскомъ уложенім поставлены въ числів такихъ, которыя должны рышаться въ теченіе одного мысяца (біхаі ёншичої). Въ значеній «религіознаго общества» это слово въ болье позднія времена употреблялось почти безразлично съ словомъ віссос и обозначало ассоціацін, члены которыхъ собирались для того, чтобы сообща приносить жертвы и совершать праздники. Позднівнщіе авторы (напр. Авенэй VIII, 64) употребляють уже эти термины, какъ равнозначущіе. Въ опредвленіи значенія слова оруєбую у лексикографовъ встрвчаются некоторыя различія 1), но везде есть общая черта, указывающая на то, что этимъ именемъ назывались люди, собиравшіеся для общаго почитанія боговъ. Въ обычномъ же употребленін это слово почти не представляеть отличія оть двухь вышеуказанныхъ терминовъ, или по крайней мъръ невозможно точно опредвлить ихъ различіе.

Для обозначенія каждаго отдільнаго общества къ вышеуказаннымъ общимъ терминамъ прибавлялось названіе божества, для почитанія котораго составилось данное общество (напр. δργεῶνες Μητρὸς θεῶν), или же общества обозначались спеціальными названіями, производившимися отъ имени божества (напр. Σαραπιασταί, 'Αλιασταί, 'Αφροδισιασταί, 'Ασκληπιασταί и т. п.), или отъ именъ царей, которые считались патронами нівкоторыхъ обществъ и получали отъ нихъ божескій или геройскій культъ (напр. 'Аттаλισταί, Εὐπατορισταί), или отъ имени совершавшихся обществами праздниковъ (Паναθηναισταί, Θεοξενιασταί), или по дню, въ который совершался

<sup>1)</sup> Полидевкъ въ одномъ мѣстѣ (Ш, 52) сопоставляетъ оргеоновъ съ фраторами и родичами (ὁμογάλαχτες), а въ другомъ (VIII, 107) говоритъ, что этимъ именемъ назывались лица, совершавшія въ опредѣденные дни нѣкія жертвоприношенія по демамъ. Гарпократіонъ видитъ въ оргеонахъ общества для почитанія боговъ или героевъ (οί ἐπὶ τιμῆ θεῶν ἢ ἡρώων συνιόντες). Съ нимъ сходно опредѣденіе Селевка, приводимое Свидою, который, впрочемъ, потомъ прибавляетъ, что оргеоны совершали священнодѣйствія особо установленнымъ богамъ (ὀργεῶνες οί τοῖς ἰδία ἀφιδρυμένοις θεοῖς ὀργιάζοντες). Фотій (ехс. 82) говоритъ, что оргеоны представляли собою общества людей, на подобіе родичей или фраторовъ, получившія названіе ἀπὸ τοῦ χοινῆ ὀργιάζειν οἶον θόειν χαὶ εὕγεσθαι.

главный праздникъ общества (Νουμηνιασταί, Τετραδισταί, Είχαδεῖς), наконецъ по именамъ основателей обществъ или жредовъ (напр. въ Пантикапейскихъ и Танаидскихъ надписяхъ: ἡ σύνοδος ἡ περὶ ἰερέα τὸν δεῖνα).

Известный французскій ученый Фукаръ, спеціально занимавшійся изученіемъ греческихъ религіозныхъ обществъ, считаетъ главною ихъ особенностью то, что они составлялись для почитанія чужеземных (малоазіатскихь, фравійскихь, сирійскихь или египетскихъ) божествъ, культы которыхъ были соединены съ такими обрядами, которые препятствовали признанію ихъ культами общегосударственными. Некоторыя общества, можеть быть, имели публичный характеръ и составлялись для завёдыванія государственными праздниками 1), подобно римскимъ sodales и fratres (напр. sodales Titii, fr. Arvales), но въ большинствъ общества навърное были частныя. Уже въ V в. до Р. Хр. аттические комики вооружались противъ обществъ, почитавшихъ чужеземныхъ боговъ. Евподиль въ комедіи «Ваптац» осмвиваль Алкибіада и его товарищей за служение чужимъ богамъ (оракійской богинъ Котито); комикъ Платонъ нападаль на культь Адониса; надъ нимъ же и надъ культомъ Сабазія насм'вхался Аристофанъ: по словамъ Пицерона (de legg. II, 15, 37), въ одной изъ потерянныхъ комедій великаго комика Сабазій и нікоторые другіе чужеземные боги подвергались суду и изгонялись изъ государства. Въ IV в. Демосоенъ въ ръчи «о вънцъ» жестоко нападаетъ на своего противника Эсхина за то, что онъ въ молодости исполнялъ служебныя роли въ обществъ Сабазіастовъ, предводительницею котораго была мать его Главкоеся; члены этого еіаса въ своихъ процессіяхъ украшали себя вънками изъ укропа и тополя, сотрясали надъ головами толстощекихъ зиви и кричали εὐοῖ σαβοῖ; процессіи соединялись съ танцами, въ которыхъ участвовалъ Эсхинъ. Несмотря, однако, на насмъшки комиковъ и неблагосклонное отношение здравомыслящихъ, серьезныхъ людей къ чужеземнымъ богамъ, ихъ культы, нередко соединявшеся съ таинственными оргіастическими обрядами и допускавшіе значительную разнузданность (примітрь которой можно указать въ римскихъ Bacchanalia, подвергшихся преследованию во П в. до Р. Хр.), привлевали въ себе множество адентовъ и религіозныя общества все болве и болве распростра-



<sup>1)</sup> Напр. въ Макой Азін, см. Foucart, Des assoc. relig. p. 113 сл.

нялись по греческимъ городамъ. Въ Аттикъ особенно много ихъ было въ Пирэв, наиболье посъщавшемся иностранцами: здъсь извъстны, напр., общества почитателей Бендиды, Матери боговъ, Афродиты Сирійской, Зевса Лабравндскаго, Сарапида и Исиды, Аммона и др. Внъ Аттики особенно много обществъ извъстно на оо. Родосъ и Делосъ, а въ позднія римскія времена—въ Танаидъ.

Доступъ въ такія общества быль безпрепятственно открыть лицамъ обоего пола и не только гражданамъ того государства, въ которомъ составлялись общества, но и метойкамъ, иностранцамъ и рабамъ. Последняя особенность объясняется именно темъ, что общества составлялись для почитанія чужеземныхъ боговъ, и составляеть характеристическую черту частимих культовь, такъ какъ въ государственныхъ могли участвовать только граждане (хотя въ праздничнымъ увеселеніямъ иногда допускались и рабы). Рабы иногда даже сами вводять чужеземные культы и основывають общества для служенія имъ: напр., въ Аттив'в во II в. по Р. Хр. ликійскій рабъ Ксаноъ основаль культь Мучос Торомого (С. І. Att. III, 73, 74). Условія допущенія въ общества были, конечно, различны, смотря по особенностямъ культа и волъ основателя общества; но главными условіями, повидимому, были: взносъ болве или менве значительной суммы денегь (да и то неизвестно, вездъ ли) и испытаніе въ чистоть, благочестіи и доброть 1). Лица, не принадлежавшія къ обществу, иногда (напр. въ обществъ Матери боговъ въ Пирэв, С. І. Att. II, 610) допускались къ жертвоприношеніямъ въ честь почитаемаго обществомъ божества подъ условіемъ уплаты извістной суммы денегь за каждое жертвоприношеніе и отдівленія частей жертвеннаго мяса въ пользу жредовъ общества. Каждое общество представлялоблагоустроенную и признанную закономъ ассоціацію, уставъ которой вырабатывался или основателемъ, или общимъ собраніемъ членовъ. Во главъ обществъ стояли председатели, носившіе разныя названія: архиθιαστται, άρχερανισταί, πατέρες συνόδων и т. п.; для служенія божествамъ общества избирали изъ своей среды жрецовъ или жрицъ, для завідыванія финансами — особыхъ казначеевъ, для письмоводства — секретарей и т. д., такъ что въ большихъ обществахъ служебный персональ быль иногда довольно значителень;



<sup>1)</sup> C. I. Att. III, 23: Μηδει εξέστο ἐπ[ιέ]ναι εἰς τὴν σεμνοτάτην σύνοδον τῶν ἐρανιστῶν, πρὶν ἄν δοχιμασθῆ, εἰ ἔστι ά[γν]ὸς καὶ εὐσεβὴς καὶ ἀγ[αθ]ός.

упоминаются, напр., въ числъ должностныхъ лицъ ігропосої, συναγωγοї, φιλάγαθοι, γυμνασιάρχαι и т. д. Главное завъдываніе дълами общества принадлежало общимъ собраніямъ членовъ (άγοραί), которыя бывали регулярныя (хоріаі) и чрезвычайныя и въ которыхъ всъ члены общества пользовались равнымъ правомъ голоса. Собранія составляли уставъ общества, дълали въ немъ по мъръ надобности тъ или другія видоизмъненія, издавали обязательныя для всъхъ членовъ постановленія, опредъляли похвалы и награды заслуженнымъ членамъ общества или его благодътелямъ и наказанія провинившимся и т. д. Нъкоторыя общества принимали на себя даже погребеніе умершихъ членовъ. Постановленія собраній и другіе авты обществъ неръдко выръзывались на камнъ и въ значительномъ количествъ сохранились до нашихъ временъ. Эти-то документы и служатъ главнымъ источникомъ для ознакомленія съ жизнью религіозныхъ обществъ Еллады.

Holst, De eranis veterum Graecorum imprimis ex iure Att., Leyd. 1832.—
P. Foucart, Des associations religieuses chez les Grecs. Thiases, éranes, orgéons. Paris 1873.—Eto же, De collegiis scaenicorum artificum apud Graecos, Par. 1873.—O. Lüders, Die dionysischen Künstler, Berl. 1873.—L. Friedländer, De artificibus Dionysiacis, Königsb. 1874.—H. Sauppe, De collegio artificum scaenicorum atticorum, Gött. 1876.—H. В. Помялоский, О танавтских воллегіяхь въ Трудахь VI Археол. съязда въ Одесси, т. 2, Од. 1888.—F. Poland, De collegiis artificum Dionysiacorum, Progr. Dresd. 1895.—E. Ziebarth, Das griech. Vereinswesen, Leipz. 1896.

#### ГЛАВА 22-я.

# Домашній культъ.

#### § 1. Домашніе боги.

Въ каждомъ греческомъ домѣ кромѣ общихъ боговъ фратріи и рода, къ которымъ принадлежало живущее въ домѣ семейство, пользовались особымъ почтеніемъ боги, считавшіеся покровителями дома и живущихъ въ немъ. Священнѣйшимъ мѣстомъ дома считался очагъ (ἐστία), какъ алтарь богини Гестіи, которой покланялись какъ особо, такъ и при почитаніи другихъ боговъ, призывая ея имя въ началѣ и въ концѣ. Кромѣ Гестіи почитался, какъ по-

провитель очага, Ζεός ἐφέστιος. Нівкоторые ставили еще на очагів или при немъ статую Гефэста, какъ бога огня. Были также особые θεοί μύχιοι, боги внутренности дома, соотвътствовавшіе римскимъ пенатамъ. Ζεύς ατήσιος почитался какъ податель и умножитель богатства въ домв, Ζεύς έρχειος - какъ охранитель ограды дома, т. е. его непривосновенности. Боги и геров, считавшіеся покровителями извъстныхъ ремеслъ и занятій, конечно, спеціально почитаемы были лицами, занимавшимися тымь или другимь ремесломъ, какъ, напр., Аоина-Ергана и Гефэстъ-ремесленниками и художниками, Променей или Керамъ-гончарами, Гермесъ-риторами и учителями гимнастики, Асклепій-врачами и т. п. Кром'в того отдёльныя семейства или лица по тёмъ или другимъ причинамъ вводили у себя культъ какихъ-либо особыхъ боговъ. Напр. было совершенно естественно, что отдельные роды или семьи, переселившіеся съ родины въ такую містность, гді не было культа божества, особенно почитавшагося у нихъ на родина, вводили его у себя дома; такъ родъ Исагора авинскаго, извъстнаго противника Клисоена, покланялся Зевсу Карійскому (Герод. V, 66).

Въ более богатыхъ домахъ устраивались особыя молельни или божницы, въ которыхъ ставились статуи домашнихъ боговъ, тогда какъ въ небольшихъ и тесныхъ жилищахъ небогатыхъ людей, въроятно, устраивались только ниши или шкафы, въ которыхъ ставились небольшія, по большей части глиняныя статуетки, или же изображенія боговъ просто рисовались на стінь, какъ это встрівчается въ Помпейскихъ домахъ. Изображенія Зевса Ктесія ставились въ кладовыхъ, а Зевсу Оградному (ърхегос) ставился алтарь во дворъ. За входною дверью устраивалась ниша съ статуею Гермеса Поворотнаго (отрофайос), считавшагося повровителемъ дверей. Здёсь же устраивались жертвенники или ниши съ статуями Гекаты (Ехатаїа), которую почитали какъ богиню дорогъ и которой покланялись при входъ и выходъ; женщины, выходя изъ дому, гадали по изображеніямъ Гекаты о благополучномъ совершенія предпринимаемаго пути. Предъ входной дверью на улицъ обывновенно ставилась небольшая кеглеобразная колонна, какъ символъ бога-покровителя улицъ, которымъ въ большинствъ случаевъ считался 'Απόλλων 'Αγοιεύς. На углахъ улицъ, на площадяхъ и пр. стояли четырехугольные столбы съ головою Гермеса (Ерчаї), принадлежавшіе уже не отдільными домами, а считавшіеся общими святынями для цёлаго околотка.

Набожные люди повлонялись своимъ домащнимъ богамъ утромъ и вечеромъ, при началѣ и окончаніи всякаго дѣла. Особенно важные случаи домашней жизни, какъ бракъ, рожденіе ребенка, смерть кого-либо изъ членовъ семьи, подавали поводъ къ совершенію особыхъ, соотвѣтствующихъ случаю, религіозныхъ обрядовъ, къ описанію которыхъ мы теперь и переходимъ.

Petersen, Der Hausgottesdienst der alten Griechen, Kassel 1851.—Bader, De dis πατρώοις, Progr. Schleus. 1873.—'Ε. Καστόρχης, Περὶ τῆς ἐν τῷ οἴκφ λατρείας τῶν θ϶ῶν παρ' "Ελλησι ετ πυρμ. 'Αθήναιον τ. 9 (1881).

#### § 2. Врачные обряды.

Брачные обряды не вездѣ въ Елладѣ совершались одинаковымъ образомъ, но у насъ болѣе полныя указанія имѣются только для Асинъ, изъ другихъ же мѣстностей извѣстны только единичные факты.

Бравъ у всёхъ еллиновъ считался божественнымъ установленіемъ (техос) и стояль подъ особымъ покровительствомъ боговъ, почему и соединялся съ молитвами и жертвоприношеніями. Свальбы обыкновенно происходили зимою, преимущественно въ дни полнолунія. Наканун'в свадьбы (προαύλια) совершались въ дом'в женика и невъсты предварительные религіозные обряды, носившіе общее названіе τὰ προτέλεια или προγάμια и состоявшіе въ молитвахъ и жертвоприношеніяхъ тёмъ богамъ, благословеніе которыхъ считалось особенно важнымъ для счастія брачной жизни и которые поэтому носили название (брачныхъ боговъ), θεοί γαμήλιοι или техенов. Къ ихъ числу принадлежали: Гера, Зевсъ, Афродита, Артемида, Пиоо (Πειθώ), затъмъ Эротъ, Нимфы, Миры (Парки) и др. Въ Анинахъ невъста въ сопровождении родителей ходила на акрополь въ храмъ Аеины Поліады, гдв приносила жертву и испрашивала благословеніе богини. Свой дівнчій поясь, куклы и игрушки, а также волосы невъста посвящала какой-либо богинъ.

При жертвоприношеніи Гер'я Гамеліи желчь животнаго не сожигали на алтар'я, а выбрасывали или зарывали въ землю въ знакъ того, что гн'явъ и горечь должны быть далеки отъ брачной четы. При жертвоприношеніяхъ совершались, конечно, гаданія, которыми опред'яляся и день свадьбы.

Утромъ въ этотъ день женихъ (νομφίος) и невъста (νόμφη) совершали омовеніе, для котораго воду брали вездъ изъ одного

опредвленнаго для этой цвли источника (или рвки), напр. въ Аоннахъ изъ Каллиррон или Девятиключеваго. Доставление води для этого омовенія было почетнымъ порученіемъ, которое исполняль мальчикь (λουτροφόρος) изъ ближайшихъ родственниковъ жениха и невесты. Жилища жениха и невесты, конечно, по мере возможности прибирались и украшались, а двери ихъ убирались цветами. Сваха (уорфеотры) изъ пожилихъ родственницъ одевала невъсту и украшала ее вънкомъ (γαμήλια στέφη). Совершалось торжественное жертвоприношеніе, а затімь отець невівсты устраиваль свадебный объдъ (воіня γαμική, γαμοδαίσια, γάμον έστιαν), въ которомъ, по крайней мірів въ нівкоторыхъ містностяхъ, принимали участіе и женщины, въ другихъ случаяхъ всегда объдавшія отдёльно отъ мужчинъ; однаво и здёсь оне сидели за особымъ столомъ вовругъ невъсти, закрытой фатою (хадожтра). Объдъ состояль преимущественно изъ сладкихъ блюдъ; непремвиной принадлежностью его были свадебные пирожки изъ индійскаго растенія сесана (опрацібес). Въ накоторыхъ мастностяхъ существовали особне законы, ограничивавшіе пышвость свадебныхъ пировъ. Вечеромъ невъста торжественно прівзжала въ домъ жениха на свадебной колесниць, запряженной мулами или бывами, сидя на скаменкъ (κλινίς) μεπλη женихомъ н шаферомъ (παρανύμφιος или παροχος), избиравшимся изъ ближайшихъ родственниковъ или друзей жениха (Phot. Lex. п. сл. ξεῦγος). Если последній быль вдовець, то обычай не позволяль ему самому привозить невъсту, и ее провожаль только шаферь, называвшійся въ такомъ случай νυμφαγωγός (Гесих. п. сл.). Свадебную колесницу сопровождала болве или менве многолюдная толпа родственниковь и знакомыхъ съ музыкой и пъснями, получившими свое название орегость одного мионческаго юноши, причислявшагося къ богамъ или дэмонамъ брака; песни были отчасти религіозныя, но преимущественно веселаго и шутливаго содержанія. Мать нев'єсты шла за колеснипей съ факеломъ, а мать жениха встрвчала пропессію, также съ факеломъ, у дверей своего дома. При вступленіи въ домъжениха молодыхъ осыпали плодами и сластями (хатауоората) въ знакъ пожеланія имъ пріятной жизни, давали невъсть квитовое яблоко (μηλον Κυδώνιον), имъвшее симводическое значение, и приносили молодымъ поздравленія. Затвиъ сваха отводила невесту въ приготовленную ею брачную комнату (θάλαμος), при чемъ снова раздавались півсни (επιθαλάμια) такого же характера, какъ и піввшіяся во время свадебнаго повзда. Одинъ изъ друзей жениха запиралъ дверь комнаты и становился у нея какъ бы на стражв (θυρωρός). На следующій день (ἐπαύλια) родственники и друзья делали молодымъ подарки; между прочичь тесть посылаль зятю домашнюю утварь и условленное приданое въ виде процессіи подъ управленіемъ мальчика, одетаго въ белое платье, и девочки канефоры. Новобрачные также обменивались подарками (ἀνακαλυπτήρια) по случаю снятія молодою ен свадебнаго покрывала, которое, быть можетъ, приносилось въ даръ Гере. Въ доме жениха въ одинъ изъ ближайшихъ дней после свадьбы иногда устраивался пиръ для его друзей.

Таковы вообще были обычаи въ Анинахъ; но при этомъ разумъется само собою, что они не соблюдались неизмънно во всъхъ отдёльных случаяхъ. Напр., у небогатыхъ людей невеста не вхала на колесницъ въ домъ жениха, а шла пъшкомъ; были также скромныя свадьбы безъ шумныхъ процессій, пировъ и пісенъ. Религіозные обряды предъ свадьбой также совершались то съ большею, то съ меньшею полнотою, смотря но степени религіозности сочетающихся, а иногда и вовсе не были совершаемы людьми свободомыслящими, отъ чего бракъ не терялъ своей законности. Для нея необходимо было только предварительное обручение (ἐγγύησις), т. е. формальное согласіе отпа или опекуна нев'ясты, а посл'я свадьбывнесеніе молодой жены въ списки фратріи мужа (εἰσάγειν τὴν γυναίκα είς τούς φράτερας), совершавшееся обывновенно въ ближайшій праздникъ Апатурій и сопровождавшееся жертвоприношеніемъ (уануміа) и угощеніемъ членовъ фратріи. Жрецы ни при обрученіи, ни въ день свадьбы не исполняли никакихъ обрядовъ въ родв соединенія рукъ жениха и невъсты, произнесенія брачной формулы, благословенія или приличной случаю річи. Только у Плутарха (Praec. conj. 1) упоминается существовавшій въ его время въ какой-то мъстности Беотіи (въроятно въ его родномъ городъ Хэронеъ) обычай, чтобы брачущіеся были соединяемы жрицею Деметры.

W. A. Becker, Charikles, Bilder altgriech. Sitte zur genauer Kentniss des griech. Privatlebens, neu bearb. von H. Göll, Berl. 1877, 3 τομα.—Hermann-Blümner, Griech. Privatalterthümer (Freiburg 1882), § 31.—Γεωργόπουλος, Περὶ τοῦ γάμου τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων. Erlang. 1881.

244

### § 3. Обряды, относящіеся въ дітямъ.

Рожденіе дітей и различные случаи ихъ жизни также подавали поводъ къ религіознымъ обрядамъ и семейнымъ праздникамъ. Готовившіяся быть матерями заблаговременно приносили жертвы Ильній или Артемидь, почитавшимся въ качествь помощниць прв родахъ, а также Нимфамъ. При рожденіи мальчика на дверяхъдома вывъшивали оливковый вънокъ, а при рожденіи дъвочки-повизку изъ овечьей шерсти; это делалось отчасти въ виде добрагопредзнаменованія, такъ какъ вінокъ символически обозначаль собою будущую гражданскую доблесть новорожденнаго, а шерстьбудущее трудолюбіе новорожденной, отчасти же для предупрежденія, что въ дом'в есть родильница, такъ какъ входить въ такой домъ считалось оскверненіемъ, а можетъ быть также и для очищенія дома. На пятый или седьмой день послі рожденія совер шалась церемонія очищенія ребенка и лиць, помогавшихь при родахь: бабушка или какая либо другая женщина въ сопровожденія лицъ, участвовавшихъ въ уходъ за родильницей, быстро обносила ребенка вокругъ очага, чтобы очиститься его огнемъ, и поручаларебенка покровительству домашнихъ боговъ. Веселая домашняя пирушка завлючала собою этотъ день; церемонія обнесенія ребенка и отъ нея самый день носили название спроброния. Въ седьмой или, чаще, въ десятый день отъ рожденія (иногда и при ацф. δρόμια) происходило наречение имени ребенку и жертвоприношение богамъ, которые преимущественно передъ другими почитались вакъ покровители юношества, именно Аполлону, Артемидъ, Нимфамъ и рѣчнымъ божествамъ. При этомъ снова дѣлалась пирушка для родственниковъ и друзей дома, которые съ своей стороны давали новорожденному разные подарки, особенно амулеты; даже рабы по обычаю участвовали въ поднесении подарковъ. Имя нарекалъ обывновенно отецъ, но иногда и мать, или обавивств по взаимному соглашенію (ср. Арист. Обл. 62); новорожденнаго называли по родственникамъ (старшаго сына часто по деду), предвамъ или друзьямъ, или вообще такимъ именемъ, какое казалось благозвучное и счастливое. Наконець въ 40-й день отъ рожденія происходило окончательное очищеніе родильницы. при которомъ, въронтно, снова совершалось жертвоприношеніе; этотъ день праздновался подъ именемъ теоограхоота iov (Cens. de «І. nat. с. 11). Ежегодно повторявшееся празднованіе дня рождемія (γενέθλια) въ древнѣйшія времена, повидимому, не было въ обычав у грековъ, но со временъ Александра Великаго и въ особенности въ римскую эпоху оно встрвчается очень часто. Тогда праздновались не только дни рожденія родственниковъ и друзей, но и царственныхъ особъ—ихъ подданными, учителей—учениками и послвдователями, патроновь—кліентами и т. д.

Въ первый же годъ жизни или чрезъ три года дѣти въ Аеинакъ записывались во фратрію отца въ 3-й день праздника Апатурій 1). Благочестивые родители въ Аеинахъ заботились также о
томъ, чтобы пораньше посвящать дѣтей въ Елевсинскія мистерія
(ἀφ' ἐστίας μοεῖν). Дѣвочки отъ 5 до 10-лѣтняго возраста посвящались еще Артемидѣ Бравронской (ἀρχτεία), а нѣкоторыя служили аррефорами (см. выше стр. 148 и 152). Вступленіе мальчиковъ въ возрастъ ефебовъ праздновалось торжественнымъ возліяніемъ Гераклу и угощеніемъ друзей. При этомъ мальчики остритали свои волосы, которые до тѣхъ поръ носили длинными, и
посвящали ихъ Аполлону. Богатые и тщеславные люди изъ Аеинъ
нарочно возили сыновей въ Дельфы для посвященія ихъ волосъ.
Подобные же обычаи можно предполагать и въ другихъ государствахъ.

Литературу предмета см. у Hermann-Blümner, Privatalterth. § 32.

#### § 4. Погребальные обряды и культь мертвыхъ.

Погребеніе умершаго считалось священнъйшею обязанностью, неисполненіемъ которой люди совершали прегръщеніе не только предъ умершимъ, но и предъ богами, какъ вышняго, такъ и подземнаго міра. Непогребенный трупъ осквернялъ мъсто, на которомъ онъ лежалъ; душа умершаго въ такомъ случав не могла проникнуть въ царство мертвыхъ, и боги подземнаго міра гнѣвались, не получая того, что имъ принадлежало; душа умершаго, не находя себъ покоя, носилась по землъ и мучила живыхъ. Поэтому всякій, кто находилъ гдъ нибудь непогребенный трупъ, обязанъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. объ этомъ ч. I, стр. 209 (изд. 3) и выше стр. 141.

быль похоронить его или, при невозможности сдѣлать это, по врайней мѣрѣ прикрыть тремя горстями земли. Въ Аттикѣ погребеніе мертваго тѣла, найденнаго на землѣ какого-нибудь дема, лежало на обязанности демарха. Оставленіе безъ погребенія павшихь на полѣ битвы ставилось въ тяжкую вину полководцамъ, какъ это мы видимъ въ извѣстномъ дѣлѣ побѣдителей при Аргинусахъ; побѣжденнымъ врагамъ не смѣли отказывать въ перемиріи для погребенія убитыхъ, или сами побѣдители принимали на себя заботу о погребеніи павшихъ враговъ; просьба о перемиріи для погребенія убитыхъ была, какъ извѣстно, равносильна признанію себя побѣжденными.

Учреждение погребального обряда въ Аттикъ приписывали Кевропу: родственники должны были опустить тело умершаго въ землюи, засыпавъ его, посвять на могиль хлюбныя семена, чтобы такимъ образомъ ввърить покойника лону матери земли и затъмъ очистить ее посредствомъ плодовъ (Сіс. de legg. II, 25, 63). Въ историческія времена погребальные обряды въ Аттикв, да ввроятно и въ другихъ государствахъ, были вообще следующіе. Прежде всего предъ дверьми дома, гдв кто-нибудь умеръ, ставили глиняный сосудъ (арбаном) съ принесенною изъ другаго дома водою для того, чтобы посетители могли очищать себя при выходе (Полид. VIII, 65). Умершему закрывали глаза и роть, тело омывали и умащали благовоніями; обыкновенно это дівлали собственноручно ближайшія его родственници. Обычай класть въ ротъ повойнику монету иля уплаты Харону за перевозъ въ подземное царство, повидимому, возникъ не ранве VI или V в. до Р. Хр.; въ древнъйшія времена объ этомъ обычав не упоминается. Иногда умершему давали еще лепешку (редитобтта) для укрощенія адскаго пса Кербера. Омытое и умащенное тело одевали въ чистыя, обывновенно бълня одежди, укращали цвъточнимъ (иногда золотимъ) вънкомъ, закрывали лицо и виставляли (πρόθεσις) на одръ (κλίνη) въ передней части дома, ногами къ выходу. По сторонамъ одра ставили глиняние сосуды (λήχυθοι) съ благовонными жидкостами. Одръ окружали родственники и друзья съ плачемъ и причитаніями. На другой день происходиль вынось (ехфора) и погребение. Тело выносили на томъ же ложв рано утромъ, до восхода солнца (для того, чтобы не осквернить солнце видомъ трупа), родственники или друзья, но чаще вольноотпущенники или наемные носильщики (уехрофоров). Останки заслуженныхъ дъятелей иногда относили къ

мъсту погребенія молодие сограждане, что считалось особою почестью (Плут. Тимол. 39). Въ повднія времена въ нівоторыхъ мъстахъ (напр. на о. Аморгъ и въ Ольвін) существовалъ обычай увънчивать заслуженных государственных дъятелей при выносъ ихъ тела золотимъ венкомъ отъ имени государства по постановленію народнаго собранія, при чемъ глашатай во всеуслышаніе объявляль объ этой почести. Передъ одромъ умершаго насильственною смертью ближайшій родственникь въ знавъ мести убійцъ несъ копье, которое потомъ вонзалъ въ могилу. Печальный одръ сопровождали въ траурныхъ одеждахъ (черныхъ или темныхъ) и съ остриженными въ знакъ печали волосами родственники, друзья и родственници, по воинскому закону только ближайшія, до двоюродныхъ племянницъ (μέγρι ἀνεψιαδῶν). Кромъ того, часто нанимались особые плавальщиви и плавальщицы для причитаній и пінія печальныхъ пъсенъ (дрячог) подъ аккомпаниментъ флейты. Однако въ Анинахъ Солоновскій законъ запрещаль какъ наемъ плакальщицъ, такъ и всякія страстныя выраженія нечали, какъ напр. царапаніе щекъ, біеніе себя въ грудь, громкія восклицанія и вопли и т. п. (Плут. Сол. 21). Вообще законы, ограничивающіе пышность погребенія, встрвчаются у древнихъ грековъ очень часто 1). Произнесение рачей при погребении отдальныхъ лицъ не было въ обычаћ.

По окончаніи погребенія провожавшіє, сказавъ покойнику посліднее «прости», возвращались въ домъ его на поминальний обідь (перібентоо), въ которомъ принимали участіє и присутствовавшія при погребеніи женщины. Здісь еще разъ съ любовью поминали усопшаго и его доблести; дурно отзываться объ умершихъ считалось неблагочестивымъ, какъ и у римлянъ. Затімъ слідовало очищеніе дома, гді лежалъ покойникъ. Въ 3-й, 9-й и 30-й день по кончинъ совершались на могилі возліянія и жертвоприношенія (έναγίσματα), кромі того въ 9-й день ставились тамъ разния варения блюда, какъ бы въ пищу покойнику. Возліянія на могилі, называвшінся хосі (а не споході), состояли изъ сміси меда съ молокомъ или водою (редіхратоо), изъ вина и масла. Жертвенныхъ животныхъ закалали на могилі и кровь ихъ выливали въ яму, а тушу разрізывали на куски, которые сожигали ціликомъ и пецель зарывали на місті. Законъ Солона запрещаль



<sup>1)</sup> Въ видъ примъра укаженъ сохранившійся на камив *Кеосскій* законъ, изданний *Рёлем* въ І. Gr. ant. № 395.

принесеніе бывовъ въ жертву умершимъ,—значить до Солона это было въ обычав, а внв Аттиви этотъ обычай существоваль и въ болве позднія времена. Обывновенно, впрочемъ, довольствовались овцами, а иногда вмёсто настоящихъ животныхъ приносили ихъ изображенія, сдёланныя изъ тёста. Послё жертвоприношенія въ 30-й день обывновенно снимался трауръ. Впрочемъ продолжительность его не вездё была одинакова: въ Спартё его снимали на 12-й день послё жертвоприношенія Деметре (Плут. Лик. 27), въ нёкоторыхъ мёстностяхъ трауръ былъ гораздо продолжительнёе 1), а въ иныхъ совсёмъ не быль въ обычав.

Въ историческія времена употреблялись два вида погребенія: сожжение и зарывание въ землю, тогда какъ въ гомеровскую эпоху быль въ употребленіи только первый способъ. Выборъ того или другаго способа зависвлъ отъ предсмертнаго распоряжения покойника или отъ воли его родственниковъ. Зарываніе въ землю было особенно употребительно у небогатыхъ людей, какъ требовавшее меньшихъ расходовъ; нъкоторые, впрочемъ, и изъ видовъ благочестія предпочитали предавать останки любимаго родственника цълыми и неповрежденными въ лоно матери земли, а не уничтожать ихъ огнемъ. При этомъ погребени тело клали въ деревянный (преимущественно кипарисовый) или глиняный гробъ (λάρναξ, θήκη, σορός и пр.); каменные саркофаги, иногда богато украшенные рельефами, встрвчаются преимущественно въ позднія времена. Для сожженія воздвигали костеръ (πυρά), который у богатыхъ людей иногда бываль очень великъ, роскошенъ и дорогъ. Его зажигали, отвративъ лицо, ближайшіе родственници и въ пламя бросали отръзанные волоси, одежди, утварь и др. предметы, которые покойникъ любилъ при жизни; въ Гомеровскія времена убивали и животныхъ (иногда даже и людей, какъ при погребении Патрокла) и бросали въ огонь. По сожжении тела собранныя кости и пепелъ клали въ глиняную или металлическую урну и ставили въ гробницу (опра, импра, импрейом). Зажиточные люди обывновенно строили просторныя гробницы, служившія общимъ містомъ упокоенія членовъ всей семьи или рода. Семейныя гробницы устраивались и при погребеніи посредствомъ зарыванія въ землю. Въ гробницы



<sup>1)</sup> Напр. въ мизійскомъ городѣ Гамбрін по закону мужчины должны были снимать трауръ на 4-мъ мѣсяцѣ, а женщины—на пятомъ (С. І. Gr. № 3562, Dittenberger, Syll. i. Gr. № 470).

влали сосуды (λήκοθοι), употреблявшіеся при погребеніи, и разныя вещи, принадлежавшія повойнику, напр. при воинахъ-оружіе, при побъдителяхъ — побъдные призы, при ремесленникахъ — ихъ инструменты, при женщинахъ-зеркала, при детяхъ-игрушки и т. д. Общія гробницы иногда строились съ такою роскошью, что въ Авинахъ еще Солоновымъ закономъ запрещено было строить гробницы дороже такихъ, которыя могутъ быть построены въ три дня десятью рабочими. Димитрій Фалерскій еще болве сократиль расходы на постройку памятниковъ (Сіс. de legg. II, 26, 66). На гробницахъ ставились болъе или менъе дорогіе каменные памятниви, часто съ рельефными изображеніями и надписями, содержащими въ себъ полное имя покойника и неръдко стихотворную епитафію, выражавшую его заслуги и доблести, сердечныя чувства его родственниковъ, правственныя сентенціи и т.п. Огромное количество такихъ надгробныхъ памятниковъ сохранилось до нашихъ временъ въ разныхъ мъстностяхъ еллинскаго міра 1). Такимъ покойникамъ, которые умерли и погребены были на чужбинъ или вовсе не могли быть погребены (напр. утопленники, твла которыхъ не были найдены), на родинъ были воздвигаемы памятники, называвшіеся хечотафіа; но при этомъ всегда заботились, по мірт возможности, чтобы останки или пепелъ умершаго на чужбинъ были перевезены на родину и погребены въ фамильной гробницъ. Кладбища обыкновенно находились вит городовъ вдоль дорогъ, ведшихъ къ городскимъ воротамъ; въ Асинахъ одно кладбище было въ загородномъ Керамикъ по дорогъ въ Академію, а другое, для простаго народа, - по дорогъ въ Пирэй. Окружающая мъстность засаживалась деревьями (преимущественно випарисами и тополями) и цвътами. Погребение внутри городовъ въ историческия времена вообще принадлежить къ исключеніямъ, котя такой обычай существоваль въ Спартв и некоторыхъ другихъ дорическихъ городахъ, а въ древивишія времена и въ Асинахъ (Плат. Миносъ р. 315 d). Въ колоніяхъ могилы основателей (оїхіот $\eta$ с) обыкновенно находились внутри города, по большей части на рыночной площади; но эти лица считались не обывновенными покойниками, а героями-покровителями города, и ихъ гробницы-святынями. Обык-



<sup>1)</sup> Стихотворныя епитафіи на сохранившихся памятникахъ, найденныхъ до 1877 г., собраны въ книгъ Кайбеля: Epigrammata Graeca ex Iapidibus conlecta. Berol. 1878.

новенно же нахожденіе гробниць внутри городовъ, особенно въ священныхъ мъстахъ, считалось ихъ оскверненіемъ. Священный островъ Делосъ, какъ извъстно, неоднократно былъ очищаемъ посредствомъ вынесенія съ него гробовъ, и наконецъ асинане запретили на немъ рождаться и умирать (ср. ч. I стр. 327, изд. 3).

Нельзя здёсь не упомянуть о прекрасномъ обычай авинянъ устраивать на государственный счетъ общее торжественное погребеніе павшихъ въ бою за отечество. Описаніе такого погребенія оставиль намъ Өукидидъ (II, 34). Убитыхъ сожигали на поліб битвы, затёмъ останки привозили въ Авины и здёсь кости гражданъ каждой филы клали въ одинъ общій кипарисовый гробъ и предавали въ загородномъ Керамикі торжественному погребенію, посліб котораго избранный ораторъ произносиль съ возвышеннаго міста надгробное слово. Этотъ обычай со временъ Солона сохранялся въ теченіе многихъ столітій и впослідствій, приблизительно съ начала Ш в. до Р. Х., быль распространень еще тімъ, что ежегодно въ память павшихъ за отечество стали устраивать на государственный счетъ поминальный праздникъ (ἐπιτάφια), попеченіе о которомъ возложено было на архонта полемарха.

Указанными выше (стр. 247) жертвоприношеніями не оканчивались обязанности живыхъ по отношенію къ могиламъ усопшихъ. Родственники и потомки обязаны были и впослёдствіи посёщать ихъ въ опредёленныя времена, украшать вёнками (особенно изъ сельдерея) и повязками и совершать жертвоприношенія. Въ Аеннахъ такія посёщенія дёлались по крайней мёрё разъ въ годъ, въ день смерти или, гораздо чаще, въ день рожденія покойника (укуєста). Кром'є того въ Аеннахъ былъ общій поминальный праздникь № № 137). Особые праэдники въ память усопшихъ иногда опредёлялись въ зав'єщаніяхъ 1).



<sup>1)</sup> Въ видв примъра укаженъ на заспицаніе философа Епикура у Діог. Лаертскаго X, 18: преемники Епикура должни приносить жертви его родителямъ, братьямъ и ему самому въ день его рожденія 10-го числа мёсяца Гамеліона, кромё того соблюдать и по смерти Епикура его обичай собираться съ ученивами 20-го числа каждаго мёсяца. На исполненіе этого завёщанія философъ оставнить особую сумиу; намъ извёстно, что епикурейци дёйствительно праздновали и день рожденія своего учителя и 20-е число каждаго мёсяца. Интересно также сохранившееся на камив заспицаніе Епиктеты, дочери Грина, богатой гражданки о. Өери, жившей въ концё III или началё II в. до Р. Хр. (С. І. Gr. 2248 — Inscr. ins. m. Aeg. III, 880). По соглашенію съ своей дочерью и ем мужемъ, своемъ опекуномъ (хо́ргос), Епиктета завёщала проценти съ 3000 драхмъ

Такое почитаніе усопшихь весьма легко переходило въ ихъ обоготвореніе (ἀποθέωσις), когда на нихъ начинали смотрёть, какъ на настоящихъ героевъ-покровителей дома или государства, и устанавливали въ честь ихъ геройскій культъ. Трудно опредёлить, гдё кончалось простое почитаніе предковъ и гдё начиналось ихъ обоготвореніе. Во всякомъ случай приміровъ послідняго встрівчается не мало въ древнемъ мірів.

Трудно также опредвлить, когда получиль начало обычай посмертнаго чествованія усопшихь. Въ Гомеровскихъ поэмахъ нигдѣ нѣтъ рѣчи о неоднократныхъ жертвоприношеніяхъ въ честь усопшихъ послѣ ихъ погребенія. Поэтому слѣдуетъ думать, что этотъ послѣдній обычай развился позднѣе. Совершая такія жертвоприношенія, люди очевидно вѣровали, что умершіе могутъ наслаждаться оказываемыми имъ почестями и гнѣваться въ случаѣ пренебреженія; но представленія о томъ, кавимъ образомъ умершіе получаютъ удовольствіе отъ приносимыхъ имъ жертвъ и даровъ, были, конечно, такъ же неопредѣленны и разнообразны, какъ и при жертвоприношеніяхъ богамъ. Людямъ здравомыслящимъ жертвы въ честь усопшихъ навѣрное казались только символическимъ знакомъ любви и уваженія, которымъ наслаждались усопшіе, потому что оставить по себѣ уважаемую и благодарную память въ потомствѣ есть естественное общечеловѣческое желаніе.

E. Faydeau, Histoire des usages funèbres et des sépultures des peuples anciens, Paris 1856.—Becker, Charikles, r. III.—Kriesche, Darstellung der griech. Grabsitte, Braunau 1878. — W. Sonntag, Die Todtenbestattung, Halle 1878.—C. H. A. Nathusius, De more humandi et concremandi mort. ap. Graecos, Hal. 1864.—E. Rhode, Psyche. Seelenkult u. Unsterblichkeitsglaube d. Griechen, 2 v, Freib. 1890—94.—J. Chaillet, De orationibus quae Athenis in funeribus publicis habebantur. Diss. Leid. 1891.—J. Dorsch, Ein Beitrag zur Kenntniss d. griech. Sepulcralaltertümer, Progr. Kaaden 1893.—O. Rossbach, Dämonen der Unterwelt Behein. Mus. 48 (1898).—G. Iwanowitsch, Opiniones Homeri et tragicorum Graec. de



<sup>(</sup>по  $7^0/_0=210$  др.) на празднованіе памяти по себѣ, своемъ мужѣ и двумъ синовьямъ. Завѣщаніемъ установлено особое общество (ἀνδρεία τῶν συγγενῶν), въ которомъ могли участвовать родственнии Епиктеты обоего пола. Оно должно было выбирать особыхъ распорядителей праздника (ἐπιμήνιοι), а для увеличенія назначенной на празднованіе сумми установить сборъ съ своихъ членовъ. Еще при жизни Епиктета начала строить особое зданіе, посвященное Музамъ (μουσεῖον или ἡρῷον), въ которомъ членю общества должни были почитать Музъ, а также завѣщательницу, ея мужа и синовей, какъ героевъ.

inferis, Berl. 1895.—P. Stengel, Chthonischer und Totenkult въ Festschr. für L. Friedländer, Leipz. 1895.—A. de Ridder, De l'idée de la mort en Grèce à l'époque classique, Par. 1897.—H. Weil, L'immortalité de l'âme chez les Grecs въ Journ. des savants 1895.—L. Kaufmann, Die Jenseitshoffnungen d. Griechen u. Römer nach den Sepulcralinschriften, Freib. 1897.—Ю. А. Кулаковский, Смерть и безсмертіе въ представленіяхъ древнихъ грековъ, Кіевъ 1899.

# ОТДЪЛЪ VI.

## сценическія древности.

ГЛАВА 23-я.

## Краткій очеркъ развитія греческой драмы.

Драма есть оригинальное создание греческого гения и представляеть собою последній и самый роскошный цветь греческой поэзін, естественнымъ путемъ развившійся изъ двухъ старшихъ ея видовъ, - эпоса и лирики. Хоровыя песни и монодіи драматическихъ произведеній тісно связаны съ лирикою, и именно дорическою, не только по содержанію и исполненію, но и по стихосложенію и языку, тогда какъ метрическія формы діалога заимствованы изъ лирики іонической. Менве ясно выступаеть на первый взглядь связь діалогических частей драмы съ эпосомъ, такъ какъ вмёсто важнаго, торжественнаго гексаметра поэты пользовались для этихъ частей болбе подвижнымъ, приближающимся къ разговорному языку, ямбическимъ триметромъ или трохаическимъ тетраметромъ; но, отличаясь отъ эпоса по формъ, діалогъ драмы остается тъсно связаннымъ съ нимъ по содержанію, особенно въ трагедіяхъ: ихъ содержаніе чаще всего заимствовалось изъ миническихъ преданій, излагавшихся въ эпическихъ поэмахъ.

Сами древніе не имѣли прямыхъ и достовѣрныхъ свѣдѣній о первоначальномъ періодѣ развитія драмы, такъ какъ въ то время, когда они стали интересоваться вопросами объ ея происхожденіи, многія подробности были уже забыты; но всетаки они располатали еще большимъ числомъ данныхъ для болѣе или менѣе вѣроятныхъ предположеній, и нѣкоторые факты могутъ считаться уста-

новленными вполев прочно. Такъ, ивтъ сомивнія, что драма развилась изъ религіозныхъ пѣсенъ, исполнявшихся на праздникахъ Діониса. Самое названіе браца свидітельствуєть о религіозномъ происхожденіи этого вида поэзіи: терминомъ та брорема обозначались церемоніи, въ которыхъ жрецы во время праздниковъ, особенно мистическихъ, представляли върующимъ разные миоы, относящіеся въ чествуемому божеству. Культь Діониса болье всякаго другаго могъ подавать поводы къ подобнымъ представленіямъ. Это быль богь производительной силы природы; замирание природы осенью и возрождение ея съ наступлениемъ весны уже рано были поставлены въ связь съ измѣненіемъ существа самого бога и представлялись въ минахъ о странствованіяхъ бога, борьбів, которую ему приходилось вести при распространеніи своего культа, объ его страданіяхъ, смерти и воскресеніи. Выдающуюся особенность Діонисовскаго культа составляли диопрамбы (διθύραμβοι), религіозныя пісни, которыя исполнялись многолюдными хорами (въ повднъйшее время носившими название хохолог усрог и состоявшими изъ 50 человъкъ) подъ аккомпаниментъ флейты (ръже кивары) и сопровождались танцами, мимически воспроизводившими содержаніе пісни, въ которомъ пов'єствовательный элементь занималь много міста; изъ среды хоревтовъ выділялся заппвало (εξάρχων), которому отвъчалъ хоръ. Въ исполнении некоторыхъ разновидностей первобытнаго дивирамба по свидетельству Свиды (п. сл. 'Αρίων), принимали участіе сатиры (т. е. лица, изображавшія собою сатировъ, обычныхъ спутниковъ Діониса). Первоначально содержаніе диепрамбовъ почерпалось, въроятно, только изъ миновъ о Діонисћ; но уже рано сюжеты ихъ стали заимствоваться и изъ сказаній о другихъ богахъ и герояхъ, какъ то случилось и съ дочерью диопрамба — трагедіей, такъ что явилась даже поговорка «οὐδὲν πρὸς τὸν Διόνυσον», указывавшая на то, что данное поэтическое произведение не имфетъ никакого отношения къ Діонису.

Будучи богомъ производительной силы природы вообще, Діонисъ въ то же время почитался въ частности, какъ богъ вина. Собираніе винограда и разныя фазы винодѣлія подавали поводъкъ празднествамъ, на которыхъ празднующіе предавались непринужденному веселью. Родственники и сосѣди собирались вмѣстѣи совершали къ жертвеннику или храму Діониса торжественныя процессіи, въ которыхъ вели обреченныхъ на жертву богу козловъ, несли корзины съ жертеенными принадлежностями, символы плодородія природы и пр. Затвить празднующіе устранвали веселыя игры, мимическія представленія, для которыхъ сюжетомъ служили мпогочисленные миом о приключеніяхъ Діониса или другихъ боговъ, а также сцены изъ обыденной жизни, при чемъ не было недостатка въ шуткахъ и остроумныхъ насившкахъ, къ которымъ какъ бы поощрялъ самъ богъ, почитавшійся съ епитетами «Свободнаго» или «Вольнаго» ('Еλευθερεύς, Δυαΐος, Liber).

Изъ указанныхъ элементовъ Діонисова культа и развились постепенно три вида греческой драмы: трагедія, сатировская драма я вомедія. По словамъ Аристотеля 1) трагедія возникла спеціально изъ диопрамба и именно отъ запъвалъ диопрамбическаго хора. Дъйствительно, весьма въроятно, что взаимодъйствіе запъваль и хора дало начало драматическому діалогу: запівало по временамъ выступалъ изъ хора и говорилъ отъ леца Діониса или какой либо миоической личности. По своему характеру трагедія первоначально, какъ полагаетъ Аристотель, не отличалась отъ сатировсвой драмы. Мы видели уже, что въ составъ первобытныхъ дионрамбическихъ хоровъ могли входить лица, представлявшія сатировъ; они наряжались такъ, что могли называться трато, а коры, въ которыхъ они участвовали, — тратихой хорой; отсюда, по всей в в роятности, произошло и название новаго вида поэзіи — τραγφδία, T. e. τράγων φδή  $^{2}$ ). Соотвѣтственно торжественному характеру художественнаго диопрамба и трагедія при своемъ постепенномъ развитіи приняла тоть суровый, величественный и очищающій душу характеръ, которымъ она отличается отъ другихъ видовъ драмы. Когда трагическіе поэты, выйдя за предвли круга мноовъ о Діонисв, стали черпать содержаніе для своихъ произведеній изъ другихъ миоическихъ преданій, то и хоры ихъ не могли уже постоянно изображать собою сатировъ, составлявшихъ свиту Діониса: хоръ сталъ представлять то друзей, то подданныхъ или согражданъ, то рабовъ главнаго героя или героини. Тогда представленія съ хорами, состоявшими изъ сатировъ,



<sup>1)</sup> Ποοπ. 4: Ἡ μὲν [τρατωδία] ἀπὸ τῶν ἐξαρχόντων τον διθύραμβον, ἡ δὲ [κω· μωδία] ἀπὸ τῶν τὰ φαλλικὰ, ἃ ἔτι καὶ νῦν ἐν πολλαῖς τῶν πόλεων διαμένει νομιζόμενα, κατὰ μικρὸν ηὐξήθη.

<sup>2)</sup> Такое объясненіе даеть Етут. М. 764, 6: τραγφδία, ὅτι τὰ πολλὰ οί χοροὶ ἐχ Σατόρων συνίσταντο, οῦς ἐχάλουν τράγους. Менће вѣроятно объясненіе, по которому названіе τραγφδία пронвошло отъ козла (τράγος), дававшагося въ награду побѣдителю на состяванія или приносившагося въ жертву Діонису.

выдёлились въ особый видъ драмы, получившій названіе браща саторіхо́у. Она отличается отъ трагедіи отсутствіемъ мрачнаго тона и веселымъ шутливымъ содержаніемъ, чуждымъ, однако, злобной насмёшки 1). Сюжеты ея брались изъ области минеическихъ или дэмоническихъ существъ, именно такихъ, которыя представлялись въ мнеологіи съ чертами характера, доступными шуткъ и веселой насмёшкъ, какъ напр. Гераклъ, Киклопъ и т. п. 3).

Что касается до вопроса о происхождении комедін, то уже въ древности существовали объ этомъ разныя мивнія. Аристотель (Поэт. 3 сл.) говорить, что дорійцы приписывали себ'я честь изобретенія комедін и трагедін, при чемъ въ числе доводовь въ полкрвпленіе своихъ притязаній, между прочимъ, выставляли производство слова χωμφδοί οτъ χώμη, οбъясняя діло такъ, что χωμφδοί, будучи изгоняемы изъ городовъ, давали свои представленія хата хюраς, употребление же слова хюру въ значени «деревня» свойственно дорійцамъ, а въ Аттикъ деревни назывались бощо. Такимъ образомъ по этому объясненію хорфбіс обозначала простой, незатвиливый видь драматической поэзіи, свойственный деревенскому быту. Но такое различие между городскимъ и сельскимъ бытомъ врядъ ли могло существовать въ ту отдаленную пору, къ которой относится происхождение драматической поэзіи. Поэтому гораздо вёроятнёе производство слова хорфбіа отъ сущ. хорос: такъ назывались веселыя компаніи, въ праздничное время послів пирушекъ бродившія по городу съ разгульными песнями, съ которыми могли быть связаны передразниванія и шуточныя представленія сюжетовъ изъ окружающей жизни. Самъ Аристотель, ставя слово хорфбія въ связь съ глаголомъ хора (січ, выводить начало комедіи «отъ запъваль фаллическихъ пъсенъ» (см. стр. 254 прим. 1), т. е. такихъ, воторыя пёлись хорами въ процессіяхъ, носившихъ въ праздники Діониса символъ производительной силы природы (φαλλός), и имѣли веселый в часто непристойный характеръ. Можно думать, что запъвалы или предводители хора прерывали пъсни шутливыми замъчаніями, обращенными къ хору или къ окружающимъ, или раз-



<sup>1)</sup> Такимъ образомъ сатировская драма не имъетъ ничего общаго съ сатирической поэзіей римской и новыхъ литературъ.

²) Изъ этого вида драматической поэзіи до насъ сохранилась только одна пьеса Еврипида, носящая названіе Κύκλωψ.

сказывали веселыя привлюченія и сцены изъ окружающей жизни, и изъ этихъ-то сценъ постепенно развился, благодаря талантливымъ поэтамъ, особый видъ драматической поэзіи.

Вышеприведенное свидетельство Аристотеля, что честь изобрётенія драмы приписывали себ'я дорійцы (именно комедіи-мегарцы и сицилійцы, а трагедій—нъкоторые пелопоннесцы), не можеть быть признано неосновательнымь, такъ какъ действительно трагедія, особенно въ хоровыхъ своихъ частяхъ, обнаруживаеть твсную связь съ дорическою лирикою, а комедія раньше, чёмъ въ Аттикъ, существовала въ Мегарахъ и въ Сициліи, гдъ поэтъ Епихар иъ еще въ началъ V в. довелъ ее до значительной степени развитія. Нъкоторые предполагають, что и древняя аттическая комедія произошла изъ сочетанія дорической шуточной драмы съ фаллическими пъснями. Но во всякомъ случат высшаго своего развитія и процебтанія драматическая поэзія достигла въ Аттикъ, гдъ драматическія представленія первоначально давались, говорять, въ богатой виноградниками и преданной культу Діониса деревнѣ Икаріи (близъ мегарской границы), а затімъ были перенесены и въ городъ. Первымъ представителемъ аттической трагедіи считается икаріець Өеспидь (Θέσπις), который въ 534 г. впервые поставиль драму въ городъ. Какъ говорятъ, онъ присоединилъ къ диопрамбическому хору особаго исполнителя — актера (Діог. Л. III, 56), изобраль составныя части драмы—πρόλογος и ρησις (Өемист. р. 26), наконецъ ввелъ нъкоторыя усовершенствованія сценической техники, какъ напр. полотняныя маски. Следовавшіе за Оеспидомъ трагические поэты-Пратинъ, Фринихъ, Хирилъ и др. способствовали дальнъйшему усовершенствованію драмы, и затьмъ въ V в. до Р. Хр. трагедія въ лиць Эсхила, Софовла и Еврипида, а комедія въ лицв Аристофана достигла высшаго своего развитія. Аристофанъ былъ знаменитвишимъ представителемъ тавъ называемой «древней» комедія, процвітавшей до конца V в. Въ IV в. до временъ Александра Великаго господствовала «средняя» комедія. главными представителями которой были Антифанъ и Алексилъ, а при Александръ В. и діадохахъ — «новая» комедія, изъ авторовъ которой особенно славились Филемонъ и Менандръ. Средняя и повая комедіи отличались отъ древней по форм'я темъ, что не имъли хора и представляли гораздо менъе разнообразія въ метрахъ, а по содержанію - тъмъ, что древняя комедія носила политическій характеръ, удвляя много мвста осмвянію политическихъ и общественных событій и діятелей, тогда какь средняя и новая не касались политики и выставляли общіе человіческіе типы и характеры.

Для ближайшаго ознакомленія съ исторіей греческой драмы могуть служить общіе труди по исторіи греческой литератури и спеціальния монографіи по исторіи драми, указаніе которыхъ не входить въ предёлы нашей задачи. Мы отметемъ здесь только новейнія изъ общихь сочиненій о греческомъ театръ: Alb. Müller, Lehrbuch der Griech. Bühnenalterthümer, Freiburg 1886 (2-e org. 3-ro toma Hobaro Hagania K. F. Hermann's Lehrbuch d. Griech. Antiquitäten).- G. Oehmichen, Das Bühnenwesen der Griechen und Römer (BB Iw. Müller's Handb. d. klass. Altertumswiss. Bd. V, 1890. Русскій перев. И. Семенова, M. 1893).—E. Bethe, Prolegomena zur Geschichte des Theaters im Altertum. Untersuch. über die Entwickelung des Dramas, der Bühne, des Theaters. Leipz, 1896.-W. Dörpfeld und E. Reisch, Das Griech. Theater, Beiträge zur Geschichte des Dionysostheater in Athen u. anderer Griech. Theater, Athen 1896.-G. Körting, Geschichte des Theaters in seinen Beziehungen zur Entwick. der dram. Dichtkunst. I. Geschichte d. Griech. und Röm. Theaters. Paderb. 1897.— На русскомъ языкв: М. К[ублицкій], Опыть исторіи театра у древнихъ народовъ, М. 1849. — Б. Ордынскій, О древнегреческомъ театръ въ Соеременникъ 1851 г., т. 25.—И. В. Тихоновичь, Театръ у древнихъ грековъ въ Жури. М. Н.  $\Pi p$ . 1869, декабрь.

#### ГЛАВА 24.

## Устройство театральнаго зданія.

#### 🕯 1. Основной планъ зданія.

Греческій театръ (τὸ θέατρον) 1), своимъ устройствомъ весьма значительно отличавшійся отъ нашихъ современныхъ театровъ, состоялъ изъ трехъ частей: а) собственно театра или мѣстъ для зрителей, б) орхестры и в) части, называвшейся σχηνή. О происхожденіи и постепенномъ усовершенствованіи устройства этихъ основныхъ частей театра у насъ нѣтъ достовѣрныхъ свидѣтельствъ, но есть возможность дѣлать правдоподобныя заключенія изъ пре-

<sup>1)</sup> Слово всатром встречается въ разнихъ значеніяхъ. Имъ обозначаются: а) пространство или часть зданія, занимаемыя зрителями драматическаго или иного зредища, б) самое собраніе зрителей, наконецъ в) все зданіе, предназначеное для драматическихъ или иныхъ представленій.

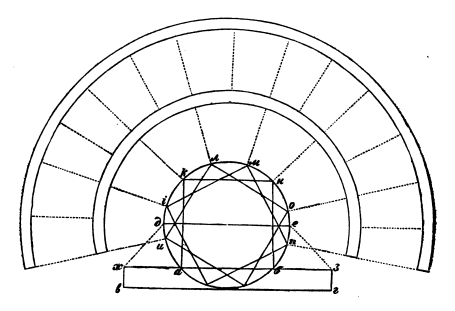
даній, исторіи развитія драмы и сохранившихся памятниковъ. Мы уже видели, что драма постепенно развилась изъ песенъ и плясовъ хора, окружавшаго жертвенникъ Діониса. Первоначально эти песни и пляски, быть можеть, совершались всеми участниками празднества, но впоследствін, когда песни уже подверглись боле или менве художественной обработкв, такъ что для ихъ исполненія стали требоваться извёстная подготовка и умёнье, члены хора выдёлились изъ среды присутствующихъ, которые остались только зрителями и, естественно, стали обступать хоревтовъ боле или менже теснымъ кружкомъ. Затемъ, какъ мы уже видели, одно лицо стало выступать изъ хора и обращаться въ нему съ рвчами. Въ некоторомъ разстояни отъ того места, на которомъ двиствоваль этоть исполнитель-автерь, ставился шалашь (или палатка), изъ котораго актеръ появлялся и въ который онъ уходилъ, чтобы въ промежутки драматического действія, наполненные пъснями хора, мънять маски и костюмы. Послъ этого зрители уже не могли становиться вокругь актеровь, а должны были собираться только съ трехъ сторонъ или полукругомъ; при большомъ стеченім зрителей тв изъ нихъ, которые стояла въ заднихъ рядахъ, могли видъть хоръ и актеровъ только стоя выше переднихъ рядовъ; это повело къ устройству для зрителей деревянныхъ подмоствовъ (іхріа), возвышавшихся въ видъ ступеней по мъръ удаленія отъ сцены и сохранившихъ полукруглую форму, какъ наиболее удобную. Такъ естественнымъ путемъ сформировался планъ театрального зданія: місто дійствія хора и актеровь съ жертвенникомъ, вокругъ котораго становился хоръ, заняло средину зданія и стало называться орхестрой; за кругомъ, видъ котораго имъла орхестра, ставилась охиуй, а съ другой стороны орхестру стали огибать въ виде полукружія места для врителей. По этому плану, какъ самому целесообразному, стали строиться и постоянные каменные театры, многочисленныя развалины которыхъ, сохранившіяся до нашихъ временъ въ разныхъ областяхъ еллинскаго міра 1), невольно возбуждають къ себѣ удивленіе своей величественной врасотой и удобствомъ расположенія.

Римскій архитекторъ Витрувій Полліонъ, жившій при Ю. Цезар'є и Августь, въ своемъ сочиненіи «De architectura» между



<sup>1)</sup> Полный перечень сохранившихся развалина даеть А. Мюллера, Bühnenalterth. § 2.

прочимъ оставилъ намъ подробныя указанія относительно плана греческаго и римскаго театра 1). Планъ греческаго театра онъ представляеть (кн. V, гл. 7) слёдующимъ образомъ: нужно начертить кругъ, соотвётствующій предполагаемой величинѣ орхестры; въ него вписываются три квадрата такъ, чтобы ихъ углы, касаясь окружности, дёлили ее на 12 равныхъ частей; сторона одного изъ квадратовъ, выбранная соотвётственно условіямъ мёстности, въ которой долженъ былъ строиться театръ, обозначаетъ переднюю сторону проскенія (finitio proscaenii, см. на чертежѣ линію аб), а паралледьная къ ней касательная къ окружности (тр.)—заднюю его сторону (frons scaenae); такимъ образомъ получается величинъ



орхестры и глубина сцены; для опредёленія длины сцены въ основномъ кругі проводится діаметръ  $(\partial e)$ , парадлельный къ линіямъ аб и ei, и изъ точекъ  $\partial$  и e (cornua hemicyclii) радіусомъ основнаго круга описываются дві дуги, точки пересіченія которыхъ съ продолженіемъ линіи аб (ж и з) обозначать преділы сцены съ правой и лівой стороны; обращенные къ містамъ для врителей углы квадратовъ, вписанныхъ въ основномъ кругі (u-n),

<sup>1)</sup> Общій типъ римскаго театра быль заимствовань отъ греческаго, но въдеталяхъ была значительная разница.

обозначать направленіе лістниць въ первомъ ярусів мість; если въ театрів предполагается два или больше ярусовъ, то въ каждомъ слідующемъ ярусів продолжаются лістницы продыдущаго и кромівтого дізлается еще по одной лістниців между каждыми двумя лістницами предыдущаго яруса.

Сохранившіяся развалины греческих театровъ представляють въ деталяхъ значительныя различія и отступлевія отъ плана Витрувія; но при этомъ нужно принимать во внаманіе, что она строились не одновременно, а на протяженіи нѣсколькихъ столѣтій, что многіе изъ нихъ въ римскія времена передѣлывались, приближаясь при этомъ въ типу римскаго театра, въ нѣкоторыхъ отступленія отъ основнаго плана при постройкѣ обусловливались особенностями мѣстности, средствами строителей, роскошью вли модою и пр.

Литературу объясненій из описанію Витрувія указываеть А. Мюмерь, Bühnenalt. стр. 16. Новійшіє труды: E. Fabricius, Ueber den Entwurf des griech. Theaters bei Vitruv. Rhein. Mus. 46 (1891).—W. Doerpfeld, Das griech. Theater Vitruvs въ Athen. Mittheil. 22 (1897) и 23.—О театральных здавіяхъ кромі вышеуказанных сочиненій см. І. Н. Strack, Die altgriechischen Theatergebäude, Potsdam 1843.—І. Hoepken, De theatro attico saeculi a. Chr. quinti, Bonn. 1884.—G. Oehmichen, Griechischer Theaterbau, Berl. 1886.—G. Cawerau, ст. Theatergebäude въ Denkmäler d. klass. Alterthums, herausg. von A. Baumeister, т. 3.—К. Dumon, 1.e théâtre de Polyclète, Paris 1889 (объ Епидаврскомъ театрі).— J. Chamonard, Théâtre de Délos въ Bull. de corr. hell. 20 (1896).—A. Müller, Untersuchungen zu den Bühnenalterthümern, Leipz. 1899.

#### § 2. Свена.

Ми уже видъли, что въ древнъйшія времена, когда возникли первые зачатки драмы, дъйствующее лицо выходило къ хору и зрителямъ изъ шалаша или палатки, σхηνή. Впослъдствіи эта палатка била замѣнена деревяннымъ зданіемъ, изъ котораго актеры выходили на мѣсто дъйствія. Это зданіе сохранило за собою названіе σхηνή (мы будемъ называть его скеной во избъжаніе смѣшенія съ теперешнимъ употребленіемъ слова сцена). Съ ІV в. стали строить каменныя зданія скены, а передъ ними для каждаго представленія возводили временную деревянную стѣну (προσχήνιον), служившую декораціей. Около І в. до Р. Хр. этотъ временный проскеній быль замѣненъ постояннымъ, т. е. каменной колоннадой, въ которой промежутки между колоннами, за исключеніемъ немногихъ, служившихъ дверями, закрывались досками (πίναχες), на которыхъ помѣщались различныя картины и которыя могля быть перемѣ-

няемы, смотря по тому, какихъ перемвнъ въ декоративной обстановкъ требовало дъйствіе той или другой пьесы. На колонналь. покрывая пространство между нею и передней ствной зданія скены. лежаль плоскій помость. Такинь образонь предъ зданіемь скены оказывалась длинная узкая постройка, которая и вся въ приомъ называлась проскеніемъ. На планів, помінценномъ на стр. 259, она обозначена прямоугольникомъ взэж. Проскеній иміль 10-12 футовъ надъ уровнемъ орхестры. Витрувій утверждаеть, что въ греческомъ театръ актеры играли на верху, на помостъ, или на крышъ проскенія. Таково же было мивніе, до послъдняго времени господствовавшее и въ новой наукв. Теперь оно начинаетъ уступать другому, главнымъ представителемъ котораго является извъстний археологь и архитекторъ Дерифельдъ. Тщательно изучивъ остатки театральныхъ вданій и воспользовавшись давно сділаннымъ наблюденіемъ, что при исполненіи многихъ явленій греческихъ драмъ актеръ и хоръ должны были действовать въ непосредственной близости другь въ другу и следовательно на одной и той же плоскости, Дёрпфельдъ пришелъ къ убъжденію, что вообще въ греческихъ театрахъ актеры играли не на сценъ, т. е. не на проскеніи, а у проскенія, на орхестрю, въ той ся части, которая прилегала къ проскенію, что лишь въ нёкоторыхъ случаяхъ, напр. при исполнении ролей божествъ, актеры являлись на верху проскенія и что только въ поздивищихъ малоазіатскихъ театрахъ, а затвиъ въ римскихъ возвышавшійся надъ поверхностью орхестры помость сдёлался постояннымъ мёстомъ игры актеровъ. Теорія Дёрпфельда, подробиве всего разработанная имъ въ выше указанномъ (стр. 257) трудъ, написанномъ въ сотрудничествъ съ Рейшемъ 1), не устранила еще всёхъ затрудненій, которыя встрівчаеть въ свидетельствахъ Витрувія и другихъ позднейшихъ авторовъ, касающихся устройства греческого театра, но главныя ея положенія легко согласуются съ тами данными, которыя представляють остатки древникь театральныхь зданій и устройство дъйствія въ сохранившихся греческихъ трагедіяхъ и комедіяхъ.

Мъсто, съ котораго говорили актеры, называлось и хорего»; съ тъхъ поръ какъ такимъ мъстомъ постоянно сталъ служить высо-кій помостъ, онъ также обозначался этимъ словомъ.

<sup>1)</sup> По прежных сообщеніям о теоріи Дёрпфельда враткое ся изложеніе на русском язык даль Г. Г. Посмункій въ ст. «Скенографія у Греков» въ Кієвских Уннв. Изв. 1888 г., а обозрініе содержанія книги Дёрпфельда и Рейта—С. П. Шестаков въ Филол. Обозр. XII (1897), отд. 2, стр. 97 слл.



Боковыя пространства передъ зданіемъ скены въ древнійшихъ греческихъ по большей части были открыты, а въ позднійшихъ греческихъ и въ римскихъ ограничивались боковыми стінами, за которыми часто находились флигеля, сообщавшіеся со сценою посредствомъ дверей (такіе флигеля назывались, віроятно, карасхіїма). Зданіе скены и боковые флигеля служили сборнымъ шістомъ для актеровъ, а также для храненія машинъ, декорацій и театральныхъ принадлежностей. Эти зданія были крытыя, тогда-какъ орхестра и міста для зрителей крышъ не иміли.

### § 3. Орхестра.

Главную часть греческого театра составляло круглое пространство, лежавшее между переднею ствною свены и нижнить рядомъмъсть для зрителей. Во время представленія здёсь находился хоръ, исполняя свои песня и пляски, отъ которыхъ это пространство получило названів сруйстра (отъ сруговат); по теоріи Дерпфельда. здёсь же происходило и драматическое действіе. Это пространство въ древивищія времена представляло собою ровную площадку, усыпанную вемлею или утрамбованную глиною; въ римскія времена, когда орхестра употреблялась для гимническихъ или гладіаторскихъ игръ, встрвчается название хоуіотра (отъ хочи, = лат. агена); въ римсвія же времена встрічается еще названіе обура, происшедшее отъ того, что обращения въ зрителямъ полукруглая сторона площадки напоминала собою позднийшую форму греческой буквы С. Для входа въ орхестру служили два прохода (πάροδοι), находившіеся съ правой и лівой стороны между скеной и містами для зрителей. Мы уже видёли выше, что до возникновенія драмы диопрамбические хоры исполняли свои плиски вокругъ алтари Діониса. Этотъ алтарь (θυμέλη), повидимому, остался навсегда непремінною принадлежностью орхестры; вокругь него группировался драматическій хоръ, при чемъ его предводитель и музыканты становились на ступеняхъ алтаря 1). Впоследствій названіе вореду употреблялось иногда въ значеніи целой орхестры, а въ римскія времена обозначало даже спену<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поэтому драматическіе художники или автери обозначались выраженіємь οἱ ἀπὸ τῆς θυμέλης (Плут. Алекс. 67; Дим. 12; Лук. Salt. 76 и неоднократно въ схоліяхь Аристофана). О разнихь значеніяхь слова θυμέλη см. Dörpfeld и. Reisch, Das griech. Th. ctp. 278.



<sup>1)</sup> Поэтому слова θυμέλη и σκηνή иногда противонолагаются, какъ символы музыки и драматическаго искусства, и θυμελικοί ἀγῶνες противоноставляются сценическимъ (Стратоникъ у Асенея VIII, р. 359).

#### § 4. Мѣста для зрителей.

Примыкавшее въ орхестръ пространство, въ которомъ помъшались зрители, навывалось вестром въ собственномъ смисле, какъ мъсто, съ котораго можно было смотръть на представленія (дебода; зрители — <del>всата</del>і). По форм'в это же пространство называлось хої до (лат. cavea). Мъста для зрителей постепенно поднимались ступенями въ видъ концентрическихъ дугъ надъ дугою орхестры, такъ что оба конца ихъ, ближайшіе къ скень, загибались одинъ въ другому, всябдствіе чего крайнія міста были неудобны для зрителей; въ нъкоторыхъ театрахъ это неудобство устранялось тімь, что боковыя міста, выходившія за половину окружности, продолжались параллельно одни въ другимъ, а не по направленію окружности (напр. въ Анинахъ и Пирав). Ровно половину окружности мъста для зрителей занимають только въ римскихъ театрамъ. Греки всегда старались выбирать для постройки театра такую містность, которая представляла бы наименье затрудненій и издержекъ для устройства мёсть для зрителей и устраняла бы опасность, что они могуть обрушиться отъ многолюдства. Наибольшія удобства въ этомъ отношеніи представляль покатый склонь горы, по которому и устранвались сиденія; для боковыхъ месть обывновенно делались искусственныя пристройви. Если не было естественной покатости, то ее замвняли иногда искусственною насынью, какъ напр. въ Мантинев, Еретріи и пр. Иногда, впрочемъ, театры устраивались и на ровномъ мъсть на массивныхъ фундаментахъ. Если естественная покатость представляла собою скалу, то прямо въ ней вырубались мъста для сидънія (напр. въ Хэронев, Аргосв, Сивіонв, частью и въ Аоннахъ), иногла выстидавшіяся потомъ мраморомъ; если же покатость состояла изъ земли, то ее искусственно выравнивали и затвиъ устраивали на пей ваменныя сидвнія. Греческіе театры были весьма различныхъ размъровъ: напр. въ Мегалопольскомъ театръ, самомъ большомъ изъ изв'встныхъ намъ въ Греціи (Павс. VIII, 32, 1), могло пом'вщаться до 44000 зрителей, въ Асинскомъ — до 17000 1); самые маленькіе театры изъ числа сохранившихся въ развалинахъ были въ Хэронев и Псофидъ.



<sup>1)</sup> Dörpfeld-Reisch, Das griech. Theater, crp. 44.

Ступени, на которыхъ разсаживались зрители, носили названія: βάθρα, ἔδραι, ἐδώλια, τακκε θεωρητήρια (πο латыни: ordines, gradus, sedes, sedilia, subsellia, spectacula); слово ікріа, обозначавшее деревянные подмостки для зрителей, употреблялось и для обозначенія мість въ каменных театрахь. Каждое отдільное місто называлось θέα, τόπος, γωρίον (лат. locus), а устроенное въ видъ пресла — θρόνος или хаθέδρα; словами τόπος, γωρίον или μέρος обозначалась и совокупность мість, предназначавшихся для півлыхъ корпорацій (напр. τόπος βουλευτικός, έφηβικός и т. п.); міста въ самомъ нижнемъ ряду назывались проебріс, а въ первоначальныхъ деревянныхъ театрахъ-πρώτον ξύλον. Ступени делались, по Витрувію (V, 6, 3), отъ 1 ф.  $2^{1/2}$  д. до 1 ф. 6 д. вышиною и оть 2 до  $2^{1/2}$  ф. шириною; приблизительно такіе размівры имівють ступени и въ сохранившихся развалинахъ. Передняя часть ступени употреблялась для сиденія, а задняя, обывновенно несколько углубленная, -- для помъщенія ногъ зрителей, сидъвшихъ въ слъдующемъ ряду, а также для прохода ихъ на мъста. Верхняя поверхность плиты для сиденія обыкновенно была горизонтальная, а иногда слегва наклоненная впередъ; встречаются также сиденія съ углубленіями, въ которыя, безъ сомнанія, клались подушки. Каменныя спинки делались редко и то только у рядовъ, непосредственно примыкавшихъ къ проходу; иногда попадаются слёды деревянныхъ спиновъ. Отдёльныя мёста, за весьма немногими исключеніями, ничемъ не отделялись одно отъ другаго. Для почетныхъ лицъ устраивались особыя кресла со спинками, преимущественно въ нижнихъ рядахъ.

Для прохода въ мѣста для зрителей устраивались лѣстницы, восходившія въ видѣ лучей отъ нижняго до верхняго ряда мѣстъ. Для сбереженія мѣста лѣстницы дѣлались очень узкія, достаточныя для прохода лишь одного человѣка (въ авинскомъ театрѣ онѣ имѣютъ въ ширину немного менѣе аршина). Все пространство для зрителей раздѣлялось этими лѣстницами на клинъя (хархібає, сипеі). Въ большихъ театрахъ устраивались одинъ или два широкихъ прохода (διαζώματα, baltei, praecinctiones), которые шли параллельно рядамъ мѣстъ отъ одного конца полукруга до другаго; этими проходами ряды дѣлились на два или на три яруса (ζῶναι).

Съ объихъ сторонъ, обращенныхъ въ скенъ, пространство для врителей оканчивалось стънами (ἀναλήμματα), которыя косою линіею или уступами постепенно понижались соотвътственно пониженію рядовъ мѣстъ; непосредственно за стѣнами было по лѣстницѣ для прохода въ мѣста; между стѣнами и зданіемъ скены были вышеупомянутые проходы (πάροδοι) въ орхестру, чрезъ которую зрители
по лѣстницамъ проходили на свои мѣста; проходы эти были обыкновенно открытые, лишь въ театрахъ римскаго стиля они имѣли
крыши и тогда назывались фаλίδες или афібес. Съ внѣшней стороны
все пространство для зрителей замыкалось полукруглою стѣною,
вышина которой зависѣла отъ свойствъ покатости (и потому съ
боковъ была обыкновенно больше, чѣмъ съ задней стороны). Въ
болѣе позднія времена вдоль этой стѣны, за верхнимъ рядомъ
мѣстъ для зрителей, устраивались крытые портики, которые могли
доставлять зрителямъ убѣжище въ дурную погоду. Въ нѣкоторыхъ театрахъ и съ этой стороны были проходы въ мѣста для
зрителей.

Въ описанномъ нами видъ театры еще не могли служить для драматическихъ представленій: для нихъ требовались различнаго рода приспособленія, декораціи и пр., о чемъ мы скажемъ ниже. Представленія въ V и IV вв. до Р. Х. давались только въ праздники Діониса, а во все остальное время театральныя зданія стояли неукрашенными и пустыми; въ такомъ видъ они часто употреблялись для различныхъ цёлей, не имбешихъ ничего общаго съ драматическими представленіями. Прежде всего они, какъ въ цвётущія времена Еллады (ср. Оукид. 8.93), такъ еще болье въ позднвишія, служили містомъ народных собраній. Въ Авинахъ уже во времена Демосоена театръ былъ обычнымъ местомъ собранія того ввча, которое созывалось по окончаніи великихь Діонисій для обсужденія діль, имівшихь отношеніе къ празднику (Дем. Мид. 9). Поздиве, приблизительно съ половины III в. до Р. Хр., стали происходить въ театръ всъ нар. собранія, какъ регулярныя, такъ и экстраординарныя, такъ что на Пниксв, прежнемъ месте собраній, народъ сталь собираться только для выборовъ магистратовъ (Полид. VIII, 133). Въ другихъ городахъ Еллады этотъ обычай также настолько быль распространень, что Цицеронь (pro Fl. 7, 16) видить въ немъ карактеристическую особенность греческихъ нар. собраній. Эта склонность собираться въ театръ на ввче объясняется, конечно, твиъ, что театръ представляль несравненно болве удобствъ для размъщенія собравшагося народа, чвиъ открытая площадь. И въ тв дни, когда совершались драматическія представленія, обыкновенно предъ началомъ ихъ, театръ

служиль местомь для такихь объявленій и провозглашеній, которымъ хотвли придать наибольшую гласность и торжественность; такъ, напр., здёсь дёлались провозглашенія о вёнкахъ и другихъ почетныхъ наградахъ, присужденныхъ народомъ заслуженнымъ лицамъ, въ Асинахъ производилось разделение остатковъ дани (Исокр. о мирт 82), представлялись народу ефебы и сироты убитыхъ на войнъ гражданъ (Исокр. ibid., Арист. Ao. nos. 42, Эсх. пр. Ктес. 154), объявлялись имена отпускаемыхъ на волю рабовъ и пр. До насъ дошло изъ Анивъ и другихъ государствъ много почетныхъ декретовъ, въ которыхъ вследъ за определениемъ награды делается оговорка, что провозглашение должно быть сделано въ праздникъ Діонисій въ театрів. Здівсь же ставились статуи и двлались почетныя надписи не только въ честь лицъ, двятельность которыхъ имала болве или менве близкое отношение въ театру, какъ напр. драматическихъ писателей, актеровъ и музыкантовъ, но и вообще лицъ, оказавшихъ особенно важныя услуги государству въ военное или мирное время. Театры служили иногда также ивстомъ публичныхъ чтеній философовъ, софистовъ и пр.

Со временъ Александра Македонскаго (благодаря его любви въ играмъ всякаго рода, кромъ атлетическихъ, Плут. Алекс. 4), театральныя представленія стали терять свой священный характеръ и начали устранваться не только въ Діонисовскіе праздники, но и для торжественнаго празднованія какихъ-либо важныхъ событій нолитической и общественной живни. Рядомъ съ ними стали даваться въ театрахъ и разныя другія представленія, не имѣвшія никакого отношенія къ культу Діониса, какъ напр. представленія фокусниковъ (дапратопосої, ср. напр. Плут. Лик. 19), ученыхъ животныхъ и пр., а впослъдствіи и перенесенныя изъ Рима гладіаторскія игры и звъриныя травли. Въ частности объ авинскомъ театръ прибавимъ, что въ немъ еще со времени Оемистокла происходили разъ въ годъ установленные закономъ пѣтушьи бои (Эл. Посх. іот. П, 28).

### § 5. Театръ Діониса въ Асинахъ.

До устройства постояннаго театра въ Асинахъ возводились деревянные подмостки для зрителей на агоръ. Постоянный театръ былъ построенъ въ участкъ Діониса Елевеерея, находившемся на восточномъ концъ южнаго склона акрополя и заключавшемъ въ себъ два храма Діониса, фундаменты которыхъ сохранились по настоящее время. Находясь въ священномъ участив Діониса, самъ **ΤΕΑΤΡЪ Η ΑΒΕΙΒΑΙC**Η τὸ Διονόσου θέατρον, ΗΙΗ τὸ ἐν Διονόσου θέατρον, ΗΙΕ то в. то биогостахот. О первоначальномъ видъ этого театра у насъ неть прямыхъ сведеній, о чемь приходится темь более сожалеть, что именно въ немъ ставились самыя высокія созданія греческой драматической поэзін, принадлежавшія величайшимъ ся представителямъ: Эсхилу, Софовлу, Еврипиду и Аристофану. Извъстно только, что это зданіе достроиль во 2-й половинь IV в. извъстный ораторъ и политическій дівтель Ликургъ во время своего 12-лівтняго завъдыванія асинскими финансами (338-326 г., см. ч. І стр. 191 изд. 3). Съ тъхъ поръ театръ стоямъ въ течение нъскомывнихъ стольтій, отъ времени до времени подвергалсь передылкамъ. Развалины, сохранившіяся посл'в его упадка и разрушенія, совершенно скрылись подъ накопившеюся въ теченіе въковъ землею и только въ 1862 г. были вновь открыты при раскопкахъ архитектора Штрака, продолжавшихся греческимъ археологическимъ обществомъ, а въ 1886, 1889 и 1895 г.г. окончательно изслёдованы архитекторомъ Дёрпфельдомъ. Эти изследованія привели въ завлюченію, что сохранившіеся остатки зданія скены и мість для зрителей принадлежать именно Ликурговскому времени; однако подъ фундаментами этого зданія были обнаружены остатви болье древняго сооруженія, принадлежащаго времени до персидскихъ войнъ: найдены двѣ части стѣны изъ известковаго камня, представляющія отрѣзки правильнаго круга; эта ствна, ввроятно, окружала древнюю орхестру; отъмвсть для зрителей не сохранилось никакихъ следовъ; вероятно это были деревянныя скамы, расположенныя по склону горы; зданіе скены, по мивнію изследователей, до Ликурга также было деревянное. Ликурговское зданіе скены представляло собою продолговатый четырехугольникъ, по бокамъ котораго выдавались впередъ два флигеля (параэхуча); между ними находилась деревянная девораціонная стіна (просхії учот). Къ тому же времени принадлежать мраморныя вресла, устроенныя для магистратовъ, жрецовъ и почетныхъ лицъ въ нижнемъ ряду мъстъ для зрителей, но сохранившіяся на нихъ надписи сдівланы поздніве, въ большинствів случаевъ въ началъ императорской эпохи 1). Позднъе, по мнънію



<sup>1)</sup> Надимси эти, неодновратно издававшіяся разними ученими, собрани Диттенбергеромъ въ С. І. Аtt. III, №№ 240 — 298. Ср. Dörpfeld u. Reisch, 'D. griech. Theater, стр. 46 сл. По словамъ Дёрпфельда многія изъ этихъ позднихъ надписей выръзани на мъсть стертыхъ надписей болье древией эпохи.

Дёрпфельда можеть быть въ I в. до Р. Хр., деревянний проскеній быль замінень колоннадой съ деревянными πίνακες. Изъ одной надписи, открытой въ театрі (С. І. А. III, 158), видно, что при императорів Клавдів (по всей візроятности Неронів) было перестроено зданіе скены, при чемъ, какъ предполагають ученые, была впервые устроена возвышенная сцена, занявшая часть прежней круглой орхестры. Въ то же время была, візроятно, построена сохранившаяся балюстрада, отділяющая міста для зрителей отъ орхестры 1), и самая орхестра вымощена мраморными плитами. Въ ІІІ или IV в. по Р. Хр. сцена вновь была перестроена архонтомъ Фэдромъ, о чемъ свидітельствуєть сохранившаяся стихотворная надпись 2).

Форма пространства для зрителей въ театръ Діониса не совсёмъ правильна; оно образуетъ часть круга, центръ котораго находится значительно свернве центра орхестры; на сверовостокъ этотъ кругъ нъсколько сплющенъ вследствіе того, что скала акрополи выступаеть здёсь впередъ, и съ восточной стороны онъ нъсколько шире, чъмъ съ западной. Съ съверной стороны сачеа ограничена искусственно скошенной скалой акроноля (гдъ въ пещеръ находится нынъ часовня Пачачіа Етηλιώτισσα), съ западнойдвумя прочными ствиами, съ восточной — одной ствиой, южная половина которой, какъ видно изъ сохранившихся остатковъ, имъла совершенно неправильную форму; со стороны сцены сачеа ограничена двумя тщательно выстроенными фронтовыми ствнами, изъ которыхъ восточная, всябдствіе указанной неправильности формы театра, длиниве западной на 7 метровъ. Ступени для сидвнія въ самомъ верху высечены въ скале, а ниже-следаны изъ камней, вставленныхъ прямо въ землю, безъ фундаментовъ. Въ театръ были два блаборита, изъ воихъ верхнее совпадало съ дорогой, шедшей чрезъ театръ съ в. на в., къ святилищу Асклепія.

Пространство для зрителей 14-ю лестницами, изъ которыхъ две крайнія лежать у самыхъ фронтовыхъ стень, делилось на 13



<sup>1)</sup> Причину постройки балюстрады Дёрпфельдъ (уп. соч. стр. 92) объясняетъ тъмъ, что въ тъ времена въ орхестръ должны были происходить гладіаторскія игры и др. представленія подобнаго рода, участники которыхъ могли бы безпоконть зрителей, если бы послъдніе не были отдълены прочною перегородкою.

<sup>2)</sup> C. I. Att. III, 239: Σοὶ τόδε καλὸν ἔτευξε, φιλόργιε, βῆμα θεήτρου Φαΐδρος Ζωΐλου, βιοδώτορος 'Ατθίδος ἀρχός.

клиньевь (херхібес). Большинство мість уничтожено за исключеніемъ нижнихъ рядовъ, ближайшихъ въ орхестръ. Отдельныя места, какъ кажется, обозначались чертами, врезанными на передней сторонъ ступеней на разстояніи немного болье 1/2 арш. одна отъ другой; мъста для ногъ нъсколько углублены. На нижней ступени, болве широкой чвмъ остальныя, стояло 67 кресель изъ былаго Пентеликского мрамора съ надписями для лицъ, удостоенныхъ проедрів, именно въ 2-хъ крайнихъ клиньяхъ по 6, а въ остальныхъ по 5. Особенно богатыми украшеніями отличается стоявшее въ срединв ряда кресло жреца Діониса Елевоерея. Не сохранилось на местахъ 15 кресель, но вероятно сюда же принадлежать 6 цёлыхъ или обломанныхъ креселъ, найденныхъ въ другихъ рядахъ. За первымъ рядомъ находится узкій проходъ, за которымъ начинаются обывновенныя м'вста; впрочемъ во 2, 3 и 5 ряду есть отдельния почетния кресла и кроме того на нижних ступеняхъ (не выше 24-й) еще 82 почетныя міста съ надписями, предназначавшіяся преимущественно для жриць 1). Въ нёсколькихъ мёстахъ театра въ разное время были поставлены на пьедесталахъ статуввыдающихся лицъ.

Орхестра имветъ форму полукруга и отдвлена отъ мвстъ для зрителей хорошо сохранившеюся мраморною балюстрадою въ 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> арш. высоты. Орхестра искусно вымощена мраморными плитами: за каналомъ, находящимся непосредственно за балюстрадою, идетъ по изгибу орхестры узкая полоса изъ плитъ Пентеликскаго мрамора; въ обрамленномъ такимъ образомъ пространствъ лежатъ плиты изъ Пентеликскаго и Гиметтскаго мрамора, образуя бълые и темные ряды; въ срединъ, нъсколько ближе къ сценъ, чъмъ къ балюстрадъ, лежитъ 4-угольная плита изъ Пентеликскаго мрамора, образующая средину большаго ромба, выложеннаго плитами изъ Пентеликскаго, Гиметтскаго и красноватаго мрамора. Эгу настилку Дёрифельдъ относитъ къ римскимъ временамъ. Раньше, по его мнъню, площадка орхестры была просто усыпана землею или убитъ глиною.

Отъ зданія скены сохранилось много фундаментовъ, принадлежащихъ разнымъ эпохамъ. Повидимому при перестройкъ зданія въначалъ императорской эпохи стъна проскенія была выдвинута впередъ къ орхестръ, такъ что соприкасалась съ балюстрадою ея

<sup>1)</sup> C. I. Att. III, NeNe 303-384.

н заврывала собою пароды. Ствиа была тогда украшена мраморными барельефами, отъ которыхъ сохранилось 4 плиты въ западной половинъ ея; первая изъ нихъ представляетъ рожденіе Діониса, вторая—почитаніе его въ деревить, четвертая—почитаніе въ городъ; на третьей почти тъ же фигуры, что на 4-й, только въ иномъ порядкъ. Плиты раздълены тремя нишами, изъ которыхъ въ средней сохранилась мраморная статуя сидящаго на корточкахъ Силена; она, впрочемъ, не соразмтрна съ нишею и втроятно вставлена въ нее лишь впослъдствін, а первоначально имъла другое назначеніе.

Въ дальнейшемъ изложения мы, естественно, будемъ обращать пренмущественное внимание на асинский театръ.

Connecia o teatpaleone chief be Attent i o teatph Lioheca: W. Vischer, Die Entdeckungen in Dionysostheater zu Athen, Bern 1863. — A. Müller, ct. be Philologus t. 23 i 35.—Linder, Dionysostheater in Athen, Stockholm 1865.—O. Benndorf, Beiträge zur Kenntniss d. Att. Theaters, Wien 1875.—L. Julius, ct. be Lützow's Zeitschrift für bild. Kunst t. 13 (1878).—J. R. Wheeler, ct. be Papers of the Amer. School at Athen t. I (1882).—U. von Wilamowitz-Moellendorff, Die Bühne des Aeschylus be myph. Hermes t. 21.—Haigh, The attic theatre, Oxf. 1889.—O. Navarre, Dionysos. Etude sur l'organisation matérielle du théâtre Athénien, Par. 1895.—Haons pasbainer teatpa Liohnca: E. Curtius, Sieben Karten zur Topographie von Athen, Bl. 7, kpom's toro y Nosiyca (coct. apxhtektopoms Целероме, новторень А. Мюллероме ве Bühnenalterth. ctp. 89), Kasepo (см. стр. 260), Löpngesada и Рейша и др.

#### ГЛАВА 25-я.

## Декораціи и машины.

Наши знанія о тёхъ приспособленіяхъ, которыя дёлались въ театральныхъ зданіяхъ для драматическихъ представленій, во многихъ отношеніяхъ недостаточны. Свидётельства позднихъ писателей (Витрувія, Полидевка и др. лексикографовъ, схоліастовъ и т. п.) даютъ много цённыхъ указаній, но ими нужно пользоваться осторожно, такъ какъ эти свидётели, не имён точныхъ свёдёній объ устройстве представленій въ V и IV вв. до Р. Хр., могли переносить на тё времена особенности позднёйшаго устройства; поэтому важнёйшими источниками нашихъ свёдёній объ этихъ древнёйшихъ временахъ являются намеки и указанія, встрёчающіяся въ сохранившихся пьесахъ. Къ сожалёнію, многія изъ этихъ указаній допускають возможность различныхъ толкованій,

вследствіе чего о многих подробностях театральнаго дела въ новой наукт существуют разнообразныя возгртнія, иногда різко отличающіяся одно оть другого. Даже самий существенный вопрось—о мість дійствія актеровь и хора въ V в., какъ мы виділи, далеко не можеть бить названь рішенными окончательно и какъ разь въ посліднее время разсматривается учеными съ особенною живостью.

Различны также взгляды на то, въ какой мёрё достигалась въ греческихъ театрахъ сценическая иллюзія посредствомъ разныхъ приспособленій: одни ученые думали, что грекамъ, при ихъ живой фантазіи, достаточно было лишь легкихъ намековъ для того, чтобы ясно представлять себё всё внёшнія условія, среди которыхъ должно было совершаться данное дёйствіе; другіе, напротивъ, утверждали, что греки стремились къ тому, чтобы представлять зрителямъ всю обстановку дёйствія какъ можно ближе къ дёйствительности. Сохранившіяся пьесы ясно доказывають, съ одной стороны, что декораціи дёйствительно существовали, съ другой — что для фантазіи зрителей иногда оставался широкій просторъ и она должна была дополнять то, что никоимъ образомъ не могло быть представлено на сценё 1).

Первоначально, какъ мы знаемъ, простая палатка (или шалашъ), изъ которой выходилъ актеръ, замѣняла собою всякія декораціи. Еще въ началѣ дѣятельности Эсхила декорацій, кажется, совсѣмъ не было: въ «Умоляющихъ» упоминаются только алтарь и изображенія или символы боговъ (ст. 180, 208, 210), въ «Променевъ»—только скала, къ которой прикованъ титанъ (ст. 20, 56, 1016), въ «Семи противъ Оивъ» нѣтъ никакихъ намековъ на декораціи, если не считать упоминаній о жертвенникахъ и кумирахъ боговъ. Въ другихъ сохранившихся пьесахъ главныя декораціи указываются болѣе или менѣе ясно. Такъ напр. въ Эсхиловыхъ «Персахъ», «Агамемнонѣ» и «Хоефорахъ» дѣйствіе происходитъ передъ дворцомъ, въ началѣ «Евменидъ»—предъ храмомъ; у Софокла въ «Антигонѣ», «Эдипѣ царѣ», «Електрѣ» и «Трахинянкахъ» задняя стѣна представляетъ дворецъ, въ «Фи-



<sup>1)</sup> Напр. въ нёскольких пьесахъ Аристофана и въ Еврипидовой «Електрі» дёйствіе начинается ночью, тогда какъ предъ главами зрителей быль бёлий день. Въ «Ахарнянахъ» Аристофана домъ Дикрополя сначала представленъ въгородъ, потомъ въ деревнѣ, наконецъ снова въ городъ.

ловтетв» — пещеру, въ «Эдипв Колонскомъ» — лесистую местность съ священнымъ участкомъ, въ «Эантв» — палатку. Въ пьесахъ Еврипида действие происходитъ чаще всего предъ дворцомъ, иногда предъ храмомъ, палаткою или деревенскимъ домомъ («Електра»), а въ сатировской драме «Киклопъ» — предъ пещерою.

Начало декоративной живописи (эхηνογραφία) относится еще ко времени Эсхила. По словамъ Внтрувія (VII, praef. 11) самосскій художникъ Агавархъ писалъ декораціи для Эсхиловихъ пьесъ, тогда какъ Аристотель (Поэт. IV, 17) приписываетъ первое употребленіе декораціонной живописи Софоклу. Связывая вмёстё эти преданія, мы должны отнести дёятельность Агаварха къ концу жизни Эсхила, когда уже и Софоклъ пользовался славою драматическаго писателя.

Ближайшихъ свъдъній объ устройствъ декорацій у насъ нътъ. Въ позднъйшія времена, когда стъна просменія была каменная, декораціи не могли писаться прямо на ней, но едва ли онъ писались и раньше на деревянной стънъ, такъ какъ неръдко могли требоваться различныя декораціи для разныхъ пьесъ, представляемыхъ въ одинъ и тотъ же праздникъ. Скоръе можно думать, что декораціонныя картины прислонялись къ стънъ просменія, а когда она имъла форму колоннады, то размъщались въ промежуткахъ колоннъ.

Актеры выходили на мѣсто дѣйствія частью дверями скены (или, если слѣдовать теоріи Дёрпфельда, — дверями проскенія), частью, какъ и хоръ, пародами. Входы правой отъ зрителя стороны представлялись ведущими въ ближнія мѣста (въ городъ, въ гавань и т. п.), а входы лѣвой—ведущими на чужбину.

Употребленіе деворацій, представлявших тотдільные предметы, также не было чуждо греческой сценів. Весьма часто встрічаются, напр., упоминанія объ алтаряхъ и статуяхъ боговь: въ Эсхиловыхъ «Евменидахъ» упоминается статуя Аеины (ст. 233), въ Софокловомъ «Эдипів царів» дійствіе открывается предъ алтаремъ Аполлона, въ «Агамемнонів», «Умоляющихъ» и «Семи» Эсхила упоминается косуобющіся нівсколькихъ боговъ, у Еврипида и Аристофана также неоднократно встрівчаются подобныя указанія. Затівмъ неріздко ставились на сценів гробницы, какъ напр. Дарія въ «Персахъ», Агамемнона въ «Хоефорахъ» и т. п. Въ Аристофановыхъ «Всаднивахъ» и «Ахарнянахъ» дійствіе происходить на Пниксів, на кото-

ромъ мѣсто народнаго собранія навѣрное было представлено хотя нѣсколькими скамейками. Иногда дѣйствующія лица появляются на крышѣ дома или дворца, какъ напр. стражъ въ началѣ Эсхилова «Агемемнона», Антигона съ педагогомъ въ «Финикіянкахъ» Еврипида (ст. 90, 193); у Аристофана въ «Ахарнянахъ» Дикэополь приглашаетъ жену смотрѣть съ крыши на процессію (ст. 262), въ «Облакахъ» Стрепсіадъ взбирается на крышу «думальни» (ст. 1502).

Въ греческихъ пьесахъ дъйствіе никогда не представляется происходящимъ внутри жилища и потому внутренность его нивогда не изображалась посредствомъ декорацій. Между тімъ иногда являлась необходимость показать эрителямъ совершившееся внутри дома, особенно если это могло вызывать сильныя чувства и твиъ способствовать целямъ трагика, каковы, напр., потрясающія сцены после убіенія одного изъ действующихъ лицъ; представлять зрителямъ самую сцену убійства не было въ обычав у грековъ, но иногда трупы лицъ, убитыхъ за сценою, или одни, или вивств съ убійцами по ходу двиствія должны были вдругь двлаться видимыми зрителямъ, при чемъ въ текств пъесы не указывалось, что они будутъ внесены на сцену. Для такихъ цёлей употреблялась еххохдира, представлявшая собою, по всей вероятности, деревянную платформу, которая выкатывалась на колесахъ чрезъ дверь проскенія 1). (Нѣкоторые ученые думають, что это была раздвижная ствна декораціи). Лица, показывавшіяся посредствомъ еккиклемы, считались находящимися внутри дома и, когда по ходу пьесы они оказывались ненужными, машина отодвигалась назадъ. Машина, называвшаяся ή έξώστρα (гл. έξωθεῖν), по правдоподобному свидътельству Полидевка (IV, 129) и Гесихія (п. сл.) была тожественна съ еккиклемою.

Извёстно, что въ греческихъ пьесахъ нерёдко являются боги; представлявшіе ихъ актеры иногда выступали къ зрителямъ точно такъ же и тамъ же, какъ и другіе (напр. въ прологахъ нѣсколькихъ пьесъ Еврипида, а также у Эсх. Пром. 943—Гермесъ, Евмен. 556 — Авина и пр.). Но иногда событія, которыя представлялись совершавшимися въ мірѣ боговъ, ясно отличались отъ событій, происходившихъ на землѣ. Если, слѣдуя теоріи Дёрп-

<sup>1)</sup> О волесахъ еккиклемы упоминаютъ: схол. Арист. Ахари. ст. 407; Евст. къ Ил. р. 976, 15; Полид. IV, 128 и др.

фельда, обычнымъ мёстомъ драматической игры считать орхестру. то можно думать, что такія собитія разыгрывались наверху, на крышт просвенія или скени. Можеть бить, это місто и называлось всохотегом (Пол. IV, 130). Въ некоторыхъ случаяхъ въ текстахъ пьесь указывается на то, что божество прилетаетъ сверху (изъ эсира, съ неба) и говорить, паря въ воздушномъ пространствъ. Такія явленія производились посредствомъ особой машины для полетовъ. Нередко она называется просто машеной (илу суй): въроятно, къ ней же относится названія сорпис (польемная машина) и уерачос (журавль, подъемный крюкъ). Веревки, которыми подвёшивались къ ней актеры, назывались сібров. Такія явленія боговъ особенно часто служили для развязки въ Еврипидовихъ трагедіяхь и вообще въ трагедіяхь последнихь двухь десятилетій V въва. Поэтому и внезапная, не вытекавшая изъ дъйствія трагедін развизва, производившанся посредствомъ неожиданнаго вмішательства божества, называлась деос апо инхались, deus ex machina. Та же машина примънялась, въроятно, и для полетовъ снизу, съ поверхности земли, вверхъ. Такіе полеты совершали, напр., Еврипидовскій Беллерофонть и Аристофановскій Тригей (въ комедіи «Миръ»).

Существовали особия приспособленія для того, чтобы изображать появленіе дійствующаго лица изъ-подъ земли и исчезновеніе его въ нідра земли. Такія приспособленія назывались сіматестата (подъемы) и харо́метот хі́махес (Хароновскія, т. е. адскія лістницы). Къ нимъ прибітали, когда изображалось появленіе душъ умершихъ или вообще существъ подземнаго міра, а также разнихъ божествъ и т. п.

Греческая драма постоянно, за весьма немногими исключеніями, наблюдала единство міста дійствія; поэтому віз ней різдко встрічалась надобность віз таких приспособленіях, при помощи которых было бы возможно быстро перемінить изображенную на сцені містность, когда того требоваль ходь пьесы. Для таких случаевь употреблялись періакты, аі теріахто. По объясненію Витрувія (V, 6, 8), это были вращающієся треугольники (versatiles trigones) или, точні говоря, трехстороннія призмы, высотою равнявшіяся проскенію и обращавшіяся вокругь своей оси. На каждой стороні призмы было поміщено изображеніе какой-либо містности, такь что оні заміняли собою наши кулисы; Полидевкь говорить (IV, 131), что на періакты навішивались такь называемыя

катаβλήματα, представлявшія собою картины на ткани или доскахь (ὑφάσματα ἢ πίνακες) съ изображеніемъ горъ, моря, рѣкъ и т. п. Такимъ образомъ, если эти картины можно было снимать и замѣнять новыми, то этимъ достигалась возможность удовлетворять той небольшой потребности разнообразить декораціи, какая существовала въ греческихъ драмахъ. Сервій (ad Virg. Georg. III, 24) указываетъ еще одинъ способъ перемѣны декорацій, состоявшій въ томъ, что требуемыя пьесою декораціи ставились одна передъдругою и въ требуемую ходомъ пьесы минуту передняя раздвигалась въ объ стороны.

Относящіяся въ настоящей главь свидьтельства древних и новую литературу указываеть А. Мюллеръ, Bühnenalterth. §§ 11—13. Ср. также Г. Г. Павлучкій, Скенографія у грековъ (въ Кіевскихъ Уннв. Извыстіяхъ 1888 г.).— Neckel, Das Ekkyklema, Progr. Friedl. 1890.—А. Körte, Die Exostra d. griech. Theaters. Rhein. Mus. 52 (1897).

#### ГЛАВА 26-я.

### Актеры.

Лица, исполнявшія роли въ драматическихъ произведеніяхъ, назывались по-гречески отохрітаї, а самое исполненіе ролей обозначалось глаголами біатіде́хаї или отохрітесдаї и производными отъ нихъ сущ. διάθεσις, ото́хрісіс 1). Главнѣйшее отличіе греческаго театра отъ нашего относительно актеровъ состоитъ въ томъ, что у грековъ всё роли, какъ мужскія, такъ и женскія, исполнялись мужчинами, и что самое число актеровъ въ каждой пьесё было ограничено тремя. Извёстно, что Оеспидъ впервые ввелъ одного актера, который и представлялъ разныхъ лицъ, пользуясь для этого масками, изобрётенными тёмъ же поэтомъ. Эсхилъ ввелъ втораго актера, а Софоклъ сдёлалъ новый шагъ по пути къ усовершенствованію трагедіи введеніемъ третьяго (и послёдняго) актера. Въ сатировской драмё безъ сомнёнія было такое же число

<sup>1)</sup> Значеніе глагола ὑποχρίνεσθαι (и производныхъ отъ него существительныхъ) въ примъненін въ драматическому искусству объясняется различно: одни понимають его въ смыслъ respondere, другіе— in certamine succedere, третьи—interpretari или declamare.

актеровъ; относительно древней комедіи также есть прямое свидътельство 1), что Кратинъ ограничилъ число комическихъ актеровъ тремя; анализъ комедій Аристофана также показываетъ, что онъ могли быть исполняемы тремя актерами, за исключеніемъ нъкоторыхъ второстепенныхъ ролей, для которыхъ требовались тарахоруу́рата (см. ниже). Въ новой греческой и римской комедіи (за исключеніемъ fabula palliata) число актеровъ также не превышало трехъ.

Одна изъ главныхъ причинъ, почему поэты принуждены были въ своихъ пьесахъ, столь разнообразныхъ по содержанію, довольствоваться однимъ и тъмъ же числомъ актеровъ, заключалась, безъ сомнънія, въ томъ, что драматическія представленія были праздничными состязаніями (ἀγῶνες), совершавшимися отъ лица государства и подъ его надзоромъ. Открывая на сценъ поприще для соперничества поэтовъ, государство должно было предоставлять имъ совершенно одинаковыя внѣшнія средства, между прочимъ и равное число хоревтовъ и актеровъ, для того чтобы условія состязанія были равны для всѣхъ его участниковъ.

Эти три актера различались по достоинству соответственно важности занимаемыхъ ими ролей и носили названія перваго, втораго **π** *mpembrio* cocmязателя (πρωταγωνιστής, δευτεραγωνιστής, τριταγωνιστής). Протагонисты пользовались наибольшимъ уважениемъ, вторые актеры стояли значительно ниже, а третьи были даже прямо въ пренебреженіи. Чёмъ руководствовались при распредёленіи ролей одной пьесы между тремя актерами, намъ мало извъстно. Общія положенія были приблизительно следующія: самыя большія, ответственныя и патетическія роли отдавались протагонисту; девтерагонистомъ исполнялись роли такохъ лицъ, которыя входили въ ближайшее сопривосновение съ главнымъ лицомъ пьесы; въ трагедіяхъ Софовла на долю девтерагониста часто приходились женскія роли, какъ напр. Исмена, Хрисовемида, Антигона (въ Эдинъ Колонскомъ). Тритагонистъ игралъ роли, наименве значительныя посвоему психологическому содержанію, хотя необходимыя въ пьесъ для мотивировки, развитія или развязки дійствія. Впрочемъ разныя частности въ этой области остаются неясными, и изследователи при объяснении отдъльныхъ пьесъ неръдко приходятъ къ противорвчивымъ результатамъ.



<sup>1)</sup> Anon, de com. in schol. Aristoph. ed. Dübner p. XVIII, 85.

Несмотря, однако на строгую определенность числа актеровъ. встрвчаются пьесы, въ которыхъ трехъ актеровъ было не достаточно, такъ вавъ на сценв одновременно должны были находиться тетыре лица и даже более (напр. у Софокла въ «Эдипе Колонскомъ»); иногда выводятся на сцену и дъти (напр. у Еврипида въ «Алкестидъ» — Евмелъ, въ «Андромахъ» — Молоссъ). Въ такихъ случаяхъ поэты, не имъя возможности получить большее количество автеровъ отъ государства, должны были обращаться къ любезности хореговъ, обязанности которыхъ во всякомъ случав не ограничивались ихъ главной задачей, т. е. поставкой хоровъ, а распространялись и на поставку статистовъ и разныхъ принадлежностей, нужныхъ для пьесъ (ср. Арист. Мирз ст. 1020; Плут. 19). По словамъ Полидевка (IV, 110), если выступалъ четвертый актеръ, что либо произносившій, то это называлось жарахори́үпра, т. е. лишней поставкой хорега 1). Лица безъ рвчей (χωφά πρόσωπα, δορυφορήματα) весьма часто выводились какъ въ трагедіяхъ, такъ и въ комедіяхъ, и не принадлежали въ числу жарауорпүйната. Они представляли собою то свиту, въ сопровожденіи которой выступали на сцену знатныя лица, то массу народа (напр. въ началѣ «Эдипа царя»), то отдельныхъ лицъ, остававигихся на сценв въ молчанін (напр. у Эсхила Гермесъ въ «Евменидахъ», Віа въ «Променев»).

Въ первия времена по возникновеніи драмы авторы пьесъ обыкновенно бывали и главными ихъ исполнителями. Еще Эсхилъ самъ игралъ главныя роли въ своихъ трагедіяхъ и самъ выбиралъ втораго актера, который и былъ, такимъ образомъ, постояннымъ его помощникомъ. Софоклъ по слабости голоса только дважды принималъ личное участіе въ исполненіи своихъ пьесъ, именно въ главной роли трагедіи «Өамиридъ», при чемъ игралъ на киеарѣ, и въ роли Навсикаи въ «Пλύντριαι», гдѣ выказалъ свою ловкость въ игрѣ въ мячъ. Послѣ него поэты уже только въ видѣ исключенія выступали въ качествѣ актеровъ и уже не сами выбирали себѣ актеровъ, а получали ихъ по жребію. Распредѣленіе актеровъ между поэтами дѣлалось, повидимому, такимъ образомъ: протагонисты,



<sup>1)</sup> Схол. Аристоф. *Мира* въ ст. 114 называеть этимъ именемъ выступленіе на сцену дочерей Тригэя. Иногда парахоруу́риата назывались цёлне побочные хоры, какъ напр. хоръ лягушекъ въ Аристофановой комедіи того же имени (схол. Ляг. 209).

изъявившіе желаніе участвовать въ спектакляхъ даннаго праздника, подвергались испытанію (хріоц), на основаніи котораго изъ вхъ числа выбирались трое соответственно числу поэтовъ, допущеннихъ въ состязанію, и затімъ важдий поэть по жребію получалъодного протагониста, который и играль во всехъ пьесахъ тетралогін; протагонисть, одержавшій побіду, въ слідующемъ году уже прямо, безъ предварительнаго испытанія (ахрітюс), допусвался въжребію 1). Еще поздиве, въ IV в., этотъ порядовъ быль измененъ такимъ образомъ, что каждий протагонесть служель одинакововсвиъ тремъ поэтамъ, участвовавшимъ въ состязанія, т. е. игралъвъ одной пьесв важдаго изъ нихъ. «Симслъ и пъль такого порядка, говорить проф. Нивитинь (Къ ист. ас. драм. сост., стр. 117), понятни. При немъ уравниваются до последней возможности шансы на побъду и для составающихся поэтовъ, и для состазающихся автеровъ, устраняется возможность такого случая, что какой-нибудь поэтъ будетъ признанъ побъдителемъ не потому, что его произведеніе само по себ'в лучше всіхъ остальныхъ, поставленныхъ на томъ же состяваніи, а потому, что ему достался самый лучшій исполнетель, -- самая лучшан труппа автеровъ, -- устраняется, насколько это допускается сущностью дёла, возможность и такой случайности, что судьи состязанія объявять побідителемь внаго протагониста не за его собственныя достоинства, а потому, что ему пришлось играть въ пьесахъ самаго лучшаго поэта». Сдёлавшись совершенно независимыми отъ поэтовъ, актеры стали соединяться въ болве или менве многочисленния труппы.

При первоначальной зависимости актеровъ отъ поэтовъ было вполнё естественно, что между тёми и другими обыкновенно существовали тёсныя дружескія отношенія и что поэты выбирали для своихъ пьесъ такихъ актеровъ, которые имъ нравились. При такихъ отношеніяхъ является вёроятнымъ и свидётельство древней «біографіи Софокла», что этотъ великій трагикъ писалъ роли примёнительно къ индивидуальнымъ свойствамъ своихъ актеровъ (какъ это бываетъ и въ наше время).



<sup>1)</sup> По свидѣтельству лже-Плутарха (Vitae X orr. р. 841 f) ораторъ Ликургъустановиль законъ, чтобы въ послѣдній день правдника Анеестерій въ театрѣ происходило составаніе комических актеровъ и побѣдившій въ немъ допускался въ представленіямъ въ городѣ (еіс асто хатадіє́тесват). Но смыслъ этогосвидѣтельства не вполнѣ еще разъясненъ (ср. А. Müller, Bühnenalterth. стр. 309 и 362; А. Mommsen, Feste d. Stadt Athen, стр. 401).

Греческія драматическія произведенія исполнялись весьма разнообразными способами: въ нихъ входили и метрическая річь, и пініе,
и музыка, и танцы. Поэтому и актеру нужно было много природныхъ свойствъ и упражненія, чтобы достигнуть возможности удовлетворять этимъ разнообразнымъ требованіямъ, исполняя многоразличныя мужскія и женскія роли. Онъ долженъ былъ обладать
основательнымъ образованіемъ въ декламаціи, пініи и мелодраматическомъ исполненіи, развитою жестикуляцією, значительнымъ
искусствомъ въ танцахъ, наконецъ звучнымъ и гибкимъ голосомъ
в вполнів ясною дикцією. Подробное разсмотрівніе сценическаго
искусства не входить въ область древностей, такъ что мы ограничимся лишь немногими замічаніями о немъ.

Въ греческихъ пьесахъ просто декламировались, какъ кажется, только ямбическіе триметры діалога, по метру ближе всего подходившіє къ обывновенной різчи. Лирическія партіи підлись актерами (μονφδία, Арист. Поэт. 12), а тетраметры и состήματα хора исполнялись, можеть быть, речитативомъ, обыкновенно съ инструментальнымъ аккомпаниментомъ. Этотъ способъ исполненія назывался тарахатаλоγή. Тетраметры діалогическіе исполнялись мелодраматически, т. е. декламировались при инструментальномъ аккомпаниментв. Такое исполненіе называлось хатаλоγή (см. Ксен. Пирз 6, 3). Для аккомпанимента служилъ преимущественно духовой инструменть, называвшійся αὐλός (кларнеть), хотя встрічаются упоминанія и о струнныхъ инструментахъ. Музыканты выступали къ зрителямъ одновременно съ хоромъ и поміщались вмістіє съ нимъ въ орхестрів.

Сильный и въ то же время гибкій голось быль существенно необходимь для актера; первое качество требовалось по причинь большихъ размъровъ греческихъ театровъ, въ которыхъ собирались иногда десятки тысячъ слушателей, при чемъ значительное число ихъ въ послъднихъ рядахъ находилось на большомъ разстояніи отъ актеровъ; второе — потому, что актеръ долженъ былъ всегда брать върный тонъ въ разныхъ роляхъ, которыя ему приходилось исполнять въ одной и той же пьесъ (Арист. Pem. III, 1; Лук. Рыб. 31). Большое вниманіе должны были обращать актеры на ясность произношенія, такъ какъ имъли дъло съ публикою, отличавшеюся необыкновенною тонкостью слуха и вкуса: мальйшая ошибка въ произношеніи возбуждала смъхъ зрителей и надолго роняла репутацію актера. Извъстенъ случай съ актеромъ Гегелохомъ, котораго комики

осмѣивали за то, что онъ, играя заглавную роль въ Еврипидовомъ «Орестѣ», въ ст. 299 вмѣсто γαλήν' орой произнесъ γαλῆν орой. Поэтому правильная постановка голоса имѣла важное значеніе; намъне извѣстно, подъ чьимъ руководствомъ актеры упражняли свои голоса въ классическія времена; но въ греческихъ надписяхъ императорской эпохи и у римлянъ неоднократно упоминаются особне учителя, называвшіеся по-гречески фомфахой. Хпражненія въ пѣніи также дѣлались очень часто и при томъ въ самыхъ разнообразныхъ положеніяхъ тѣла (Сіс. de or. I, 59, 251). Очень заботились также о развитія и укрѣпленія памяти, тѣмъ болѣе, что суфлеровъ у грековъ, кажется, не было! Наконецъ, для сохраненія здоровья и силы голоса актеры соблюдали разныя діэтетическія правила, напр. относительно умѣренности въ пищѣ и питьѣ и пр. (Афен. VIII, 31 и др.).

Мимика совершенно отсутствовала въ сценическомъ искусствъ грековъ вследствіе употребленія масокъ; за то большое вниманіе обращалось на жесты и телодвиженія, придававшія большую выразительность игръ; ихъ важность неоднократно отмъчается авторами (напр. Арист. Pem. II, 8 и др.). Относительно движеній отдъльныхъ членовъ тъла и въ особенности игры пальцами, замънявшей отчасти отсутствовавшую мимику, у древнихъ существовало широко развитое ученіе со множествомъ подробностей, о которыхъ намъ кое-что сообщаютъ Квинтиліанъ (ХІ, 65-136) и Донать въ комментаріяхъ къ комедіямъ Теренція. Трагическій костюмъ очень ствсняль свободу движеній актеровъ, и потому ихъ движенія были поневоль медленны, плавны и торжественны, особенно хожденіе: быстрая походка въ трагедіи встръчается лишь въ видв исключенія и всегда мотивируется 1). Высокіе котурвы мъщали даже твердой и увъренной походкъ трагическихъ актеровъ, которые поэтому охотно пользовались для опоры длинными палками и скипетрами (однако имъ, твиъ не менве, случалось иногда падать на сценв). Отчасти всявдствіе этого страстныя движенія и бурныя сцены въ роді единоборства, убійства и т. п. очень редко встречаются въ трагедіи, темъ более, что и не подходять къ ея величавому, торжественному тону 2). Въ комедіи вся

<sup>1)</sup> Напр. Соф. Ел. 871, Ант. 766, Евр. Ел. 543, Андром. 545 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сохранившихся пьесахъ бурныя сцени, требовавшія стремительных в движеній, нифится только у Соф. Эд. Кол. 820 сл., Евр. Иф. Лел. 302 сл., Гер. 68 сл.

игра была гораздо живве, что обусловливалось съ одной стороны характеромъ представленія, съ другой — менве ственительнымъ востюмомъ. Впрочемъ и въ исторіи искусства трагическихъ актеровъ, чёмъ далёе оно развивалось, тёмъ болёе древняя величавая сдержанность уступала живости реалистического воспроизведенія душевныхъ состояній. Актерамъ, привыкшимъ къ строгой простотв эсхиловскаго театра, казалось, что уже актеры Софокла унижали достоинство трагической Музы слишкомъ точнымъ подражаніемъ дъйствительности (Арист. Поэт. 26). Изъ болъе позднихъ временъ есть не мало свидътельствъ о чрезвычайно сильномъ впечатленіи, какое лучшіе изъ греческихъ трагическихъ актеровъ умъли производить на публику. Иллюстраціями частностей сценическаго искусства служать сохранившіяся многочисленныя изображенія драматическихъ сценъ, какъ напр. Ватиканская мозаика, Помпейскія стінныя картины, рисунки въ рукописяхъ Теренція, изображенія на вазахъ ит. п. 1).

Литература, сверхъ указанной у А. Мюллера: объ отношеніяхъ актеровъ и авторовъ — П. В. Никиминъ, Къ исторіи аенескихъ драматическихъ состязаній, Спб. 1882.-0 способахъ исполненія различнихъ партій греческихъ, особенно комическихъ драмъ — Ф. Эплинскій, О синтагмахъ въ древней греческой комедіи, Спб. 1883; О дорійскомъ и іонійскомъ стиляхъ въ древней аттячъ комедіи, Спб. 1885; Die Gliederung der altattischen Komödie, Leipz. 1885.- A. de Angeli, La musica nel drama Greco, Rivista di filol. 22 (1893). — Chr. Kirchhoff, Dramatische Orchestik der Hellenen, Leipz. 1899.

#### ГЛАВА 27-я.

## Хоръ.

Извъстно, что первоначально хоръ игралъ главную роль въ драматическомъ представленіи. Со временъ Эсхила, прибавившаго втораго автера, главное значеніе въ пьесъ перешло къ автерамъ, но хоръ всетаки остался существенной частью въ трагедіи, сатировской драмъ и древней комедіи и вышелъ изъ употребленія только въ средней комедіи. Трагическій хоръ первоначально состоялъ изъ 12 лицъ, а со временъ Софокла—изъ 15; это число осталось навсегда обычнымъ въ хоръ трагедіи, а также, по всей



<sup>1)</sup> См. Baumeister, Denkmaler d. kl. Altert. п. сл. Trauerspiel и табл. 78, 79; Lustspiel съ табл. 17.

въроятности, и сатировской драмы. Хоръ комедіи состояль изъ-24 лицъ.

Драматическій хоръ располагался въ орхестрів въ видів четырехугольника и потому называется хорос тетраточос въ отличіе отъдиопрамонческаго, который становился въ видів круга, въ центрів
котораго находился алтарь, и потому назывался хохолос. Трагическій хоръ состояль изъ 3-хъ шеренгь (стоїхог) по 5 человінь въ
каждой, или 5 «звеньевъ» (ζογά) по 3 въ каждомъ; комическій—изъ
4-хъ стоїхог по 6 въ каждомъ и 6 ζογά по 4 въ каждомъ (Полид. IV,
108 сл.). Расположеніе хора можеть быть представлено или хата
стоїхоос, при чемъ въ трагическомъ хорів во фронтів стояло по
3 чел. и въ глубину по 5, а въ комическомъ—по 4 ч. во фронтів
и по 6 въ глубину, или хата ζυγά съ фронтомъ изъ 5 ч. въ трагическомъ хорів и 6 въ комическомъ. Расположеніе трагическаго хора
хата ζυγа можеть быть наглядно представлено въ слідующемъ видів:

+

+ στοῖχος γ'

4 13 σχη**ν**ή.

+ +

θέατρον.

Хоревты первой шеренги (στ. ά) назывались ἀριστεροστάται, третьей—
δεξιοστάται (Полид. II, 161) или δεξιόστοιχοι, а средней—λαφροστάται
(сама эта шеренга называлась ὑποκόλπιον τοῦ χοροῦ); фланговые
(№ 1, 6, 11 и 5, 10, 15) носили названіе храспебітаι. Въ первую
шеренгу ставились самые видные люди, такъ какъ при торжественномъ маршѣ, которымъ хоръ вступалъ въ орхестру, эта шеренга была обращена къ зрителямъ. Въ срединѣ ел (подъ № 3)
занималъ мѣсто предводитель хора (хорофаїос, хороста́тус, хорото́с,

¬ησεμών); предъ нимъ и за нимъ (№ 2 и 4) при входѣ ката сто́с
хоос находились предводители полухоровъ (параста́тац). Встрѣчается
еще особое названіе трітоста́тац для фланговыхъ первой шеренги
(№ 1 и 5).

Хоръ вступаль въ орхестру обыкновенно разомъ въ полномъ составъ торжественнымъ маршемъ, предшествуемый музыкантомъ; иногда, впрочемъ, хоревты входили и по одиночев (хав'ёха или оποράδην). Обыкновенно хоръ входиль правымъ (отъ зрителей) вхоломъ, обозначавшемъ прибытіе изъ предвловъ родной страны, такъ какъ въ большинствъ пьесъ коръ представлялъ жителей той мъстности, въ которой происходило действіе. При вступленіи или вскорт послт него хоръ исполняль птснь, называвшуюся таробос. Въ ръдкихъ лишь случаяхъ хоръ присутствовалъ въ орхестръ уже при началь пьесы. О положении хора въ орхестръ во время представленія нізть точныхь и подробныхь свідівній. Можно думать, что во время игры актеровъ (т. е. во время стегообіа и хорної), а также во время исполненія хоровыхъ півсень (στάσιμα) въ полномъ составъ, безъ раздъленія на полухоры, хоревты были обращены лицомъ въ сцень, при раздълени на полухоры для исполнения пъсенъ во время перерыва сценического действія оба полухора стояли лицомъ другъ въ другу, навонецъ при παράβασις въ вомедіи хоръ обращался въ зрителямъ.

Встрвчаются случаи, обусловленные композиціей пьесы, что хоръ во время пьесы выходиль изъ орхестры и затвиъ вступаль въ нее снова. Такой выходъ назывался μετάστασις, а вторичное вступленіе—ἐπιπάροδος (Полид. IV, 108).

Вопросъ о способахъ исполненія хоровыхъ партій въ последнее время много разъ подвергался изследованію, но положительныхъ результатовъ оказывается еще мало. Это объясняется твиъ, что при скудости прямыхъ свидётельствъ древнихъ изслёдователи принуждены обращаться въ анализу сохранившихся хоровыхъ партій со стороны ихъ содержанія, метрики и языка, при чемъ взгляды ихъ нередко широко расходятся. Поэтому мы отметимъ въ этой области только то, что является наиболее общепризнаннымъ. От носительно способа исполненія и здёсь возможны такія же различія. какъ при игръ актеровъ, т. е. декламація, пъніе, каталога и паракаталога. Исполнителями являлись то въ одиночку корифей, парастаты или отдільные хоревты, то цілые στοίχοι или ζυγά, то подухоры, то весь хоръ въ полномъ составъ. Корифей отъ лица всего хора произносиль реплики въ діалогі съ актерами и, можеть быть, анапестическія партін при входів и выходів хора. Степень его участія въ исполненіи хоррої остается неопреділенною. Нівть также -точныхъ свёдёвій объ исполненіи партій отдёльными хоревтами и цълыми шеренгами или звеньями, хотя никакъ нельзя отрицать возможности распредъленія хоровыхъ пъсенъ между такими групцами. О раздъленіи хора на двъ половины неоднократно говорять схоліасты, а также рукописное преданіе во многихъ мъстахъ комедій Аристофана. Нъкоторые ученые полагаютъ даже, что во всъхъ ота́оща строфы и антистрофы исполнялись полухорами, а еподы—полнымъ хоромъ. Полидевкъ (IV, 107) говоритъ, что раздъленіе хора на полухоры называлось біхоріа, каждая половина— тріхором, а исполняемыя ими пъсни— а̀мпіхоріа. Нъкоторые ученые думають, однако, что біхоріа называлось раздъленіе хора въ теченіе всей пьесы на двъ группы, различающіяся возрастомъ или поломъ, какъ напр. въ Аристофановыхъ «Птицахъ» и «Лисистратъ».

Извъстно, что хоровое пъніе сопровождалось пляскою (это видно, между прочимъ, и изъ самаго названія оруйстра). Однако остаются не выясненными подробности относительно того, всё ли хоровыя партіи были соединены съ плясовыми движеніями и кавимъ именно образомъ. Говорятъ, напр., что при пъніи строфи въ стасцю хоръ двигался вправо, при антистрофъ—влъво, а еподы исполнялъ стоя на мъстъ (схол. Евр. Гек. 647); но это возможно только при исполненіи пъсенъ хоромъ въ полномъ составъ, а кавъ дълалось при раздъленіи на полухоры, остается неизвъстнымъ.

Соответственно тремъ видамъ драмы различались три вида плясовъ: трагическая пляска называлась ещебрега, комическая хорбаξ, а употреблявшаяся въ сатировской драмв — σίχιννις (Полид. IV, 99 и др.). Первая имъла степенный и торжественный карактеръ, который удерживала даже при изображеніи сильныхъ душевныхъ аффектовъ; вторая, напротивъ, отличалась вольностью ч неприличіемъ движеній (ср. Дем. Ол. II, 18, Өеофр. Хар. 6, 17 и др.); пляска сатировской драмы была быстра и шумна и обыкновенно передразнивала степенныя движенія трагической пляски (Діон. Гал. Р. арх. VII, 72 и др.). Нельзя однако думать, чтс каждый видъ пляски быль неразрывно связань съ соответствующимъ видомъ драмы и не могъ замвняться другимъ; напр. у Аристофана хоровыя пъсни серьезнаго характера, безъ сомивнія, не сопровождались неприличнымъ кордансомъ. Полидевиъ (IV, 99-105) приводить множество названій плясокъ и ихъ отдёльныхъ фигуръ (суήματα), но намъ, конечно, уже невозможно отчетливо представить себв подробности орхестики древнихъ. Фигуры танцевъ для каждой пьесы придумывали или сами поэты, или учителя хора.

Для того, чтобы хоревты не путались при исполнения трудныхъфигуръ танцевъ, на полу орхестры проводились соотвётствующія черты (үрациаї), какъ это дёлается и у насъ въ большихъ балетахъ.

Относящуюся сюда обширную литературу спеціальныхъ монографій указываеть А. Мюллеръ, Bühnenalterth. § 16.

### ГЛАВА 28-я.

## Костюмы и маски.

Во время представленій актеры и хоревты од'ввались въ особые костюмы, болье или менье отличавшіеся отъ употреблявшихся въ обыденной жизни и видоизм'внявшіеся смотря по роду представляемой пьесы, такъ что можно различать костюмъ трагедіи, сатировской драмы, древней и новой комедіи.

Обращаясь прежде всего къ описанію трагическаго костюма, довольно хорошо извёстнаго изъ литературныхъ источниковъ (Полид. IV, 115—118 и др.) и разнаго рода изображеній, должны сказать, что онъ быль чисто условный и значительно разнился отъ обывновеннаго. Въ какје костюмы одъвали своихъ героевъ Оеспидъ и другіе поэты до Эсхила, не изв'єстно ближайшимъ образомъ; именно Эсхиду приписывается (въ древней его біографіи) установленіе формы трагическаго костюма, которая затёмъ сохранялась до конца существованія греческой драмы съ небольшими лишь изміненіями, которыя вносили нікоторые изъ послідующихъ трагиковъ (напр. Еврипидъ). Авенэй (I, 39) говорить, что iepoфанты и дадухи переняли красивое и степенное одвяніе, придуманное Эсхиломъ; отсюда очевидно, что между трагическимъ костюмомъ и одъяніемъ названныхъ лицъ жреческаго персонала было большое сходство, но причина его скорве могла быть обратная, т. е. завлючаться въ томъ, что Эсхилъ заимствоваль для трагического костюма принадлежности одвинія іерофантовъ и дадуховъ, а также, въроятно, и жредовъ Діониса, такъ какъ драматическія представленія были однимъ изъ видовъ служенія этому богу. Введенный Эсхиломъ костюмъ состоялъ изъ хитона, по всей вѣроятности одинаковаго для мужчинъ и женщинъ, и различныхъ верхнихъ одъяній. Трагическій хитонъ быль обыкновенно длинный,

ниспадающій до пять (ποδήρης); онъ ділался изъ пестрыхь матерій, почему и назывался поіхідом (Полид. IV, 115); въ отличіе отъ обывновенныхъ безрукавныхъ хитоновъ онъ делался съ рукавами (угірідес), доходившими до висти. Хитонъ подпоясывался богато уврашеннымъ поясомъ высоко подъ грудью (Страб. 11, р. 530). Лица низваго званія одівались въ боліве вороткіе, но также подпоясанные хитоны. Спеціально женщинамъ приписывается пурпуровое платье со плейфомъ (συρτός πορφυρούς, Полид. IV, 118; σύρμα VII, 67). Цвета хитоновъ на раскращенныхъ изображенияхъ обыкновенно являются светлые и яркіе; известно, однако, что въ нвкоторыхъ случаяхъ надвались хитоны опредвленныхъ цевтовъ; напр. черный цвъть быль траурный, а лица несчастныя, особенно бъглецы, одъвались въ грязно-бълмя, сърмя, зеленыя или голубыя платья (Полид. IV, 117). Изъ насмещевъ Аристофана известно, что Еврипидъ одввалъ своихъ героевъ въ рубища для возбужденія къ нимъ большей жалости въ зрителяхъ.

Верхнія одвянія распадались вообще на два главные вида: інатия состоявшія изъ продолговатаго куска матеріи, обвивавшагося вокругь тела, и γλαμόδες, круглые плащи, придерживавшіеся пряжкою на правомъ плечъ. Упоминается много названій отдельныхъ видовъ платьевъ, но намъ уже трудно определить, въ чемъ завлючаются ихъ различія. Верхнія платья дёлались изъ матерій пурпуроваго и другихъ яркихъ цвътовъ и богато украшались раз-и т. п.); иногда они различались названіями по цвѣту матеріи, напр. фогихіс-пурпуровое платье, ватрахіс-зеленое. Изъ отдільнихъ видовъ верхняго платья упомянемъ лишь нёкоторые; такъ, цари носили особаго рода навидку, называвшуюся ходжора, а царицы — парапуро, бёлый гиматій съ пурпуровой каймой (Полид. IV, 118 и VII, 53); прорицатели являлись въ аурпуоч, шерстяной накидкъ, сплетенной въ видъ съти и покрывавшей все тъло. Изъ головныхъ уборовъ упоминаются: персидская тіфра, женское покрывало καλύπτρα, повязка μίτρα, а также и шляпы и неръдко вънки. Кром'в того, божества и люди разныхъ званій им'вли свои аттрибуты и свойственныя каждому принадлежности одежды или вооруженія: напр. Аевна являлась съ эгидой, Аполлонъ-съ лукомъ и стрълами, Гермесъ-съ хирохеюч, Геранлъ-съ палицей и львиной шкурой, цари-съ скипетрами, вакханты и вакханки -- съ оленьими шкурами (уввріс), опрсами и тимпанами, стариви и прорицатели—съ посохами, умоляющіе о защить имьли въ рукахъ обвитыя шерстью вътви (Соф. Эд. царь 3 и др.). Изъ оружія упоминаются: мечи, ножи, копья, луки съ колчанами и палицы (Пол. IV, 117).

Изобрѣтеніе особой обуви для трагических актеровъ приписывается также Эсхилу. Ее составляли полусапожки на весьма высоких подошвахъ, значительно увеличивавшихъ ростъ актеровъ: обикновенное греческое названіе этой обуви было ἐμβάτης, иногда встрѣчается также ὀκρίβας и κόθορνος; послѣднее названіе у римлянъ (въ формѣ cothurnus) было единственно употребительнымъ и, какъ извѣстно, метонимически обозначало собою самую трагедію. Первоначально названіе ἐμβάται обозначало всадническіе полусапожки (Ксеноф. О конн. 12, 10), а κόθορνοι—довольно высокіе охотничьи сапоги (Герод. VI, 125). Подошва трагическаго котурна была деревянная, четырехугольная, такъ что онъ годился на обѣ ноги (Кс. Гр. ист. II, 3, 31). Лица простаго званія, вѣроятно, имѣли болѣе низкую обувь; въ отдѣльныхъ случаяхъ употреблялась, быть можетъ, и обыкновенная, но ближайшихъ свѣдѣній объ этомъ нѣтъ.

Кромѣ увеличенія роста, актеры увеличивали и кажущієся размѣры всѣхъ членовъ тѣла съ одной стороны для того, чтобы изображаемые ими боги и герои представлялись во всѣхъ отношеніяхъ превышающими обыкновенныхъ смертныхъ, съ другой потому, что при огром ной величинѣ греческихъ театровъ ихъ фигуры безъ этого увеличенія казались бы слишкомъ маленькими зрителямъ, сидѣвшимъ въ дальнихъ рядахъ. Для этой цѣли служили особыя подушки, накладывавшіяся на грудь и животъ (προστερνίδια, προγαστρίδια), высокіе ὄγκοι на маскахъ (см. ниже) и пр. Неоднократно упоминаемое сфиаткоу, по словамъ Фотія также служившее для приданія большихъ размѣровъ тѣлу актеровъ, по всей вѣроятности было одѣяніе въ родѣ нашего трико́, натягивавшееся на тѣло сверхъ упомянутыхъ подушекъ.

Въ сатировской драмвактеры, представлявшіе боговъ и героевъ, носили тв же костюмы, что и въ трагедіи, только ихъ хитоны были короче (что было необходимо для болве живой игры) и вмвсто трагическихъ котурновъ употреблялись обыкновенные охотничьи. Силенъ, весьма часто выступавшій въ такихъ пьесахъ, являлся въ короткихъ штанахъ изъ козъей шкуры и въ короткомъ, до кольнъ, хитонв изъ такой же шкуры или изъ косматой матеріи (хортаїоς хітю́у или раддотос, арфіралоу,

то въ качеств верхняго, то нижняго платья; название его производили то отъ о. Өеры, то отъ животныхъ ( $\theta$   $\eta$ ріа), вытканныхъ на матеріи (Полид. IV, 118; VII, 48 и др.). Дал е у Полидевка въ числ в костюмовъ сатировской драмы называются: пурпуровый гиматій, небольшая пестрая накидка ( $\chi$ λανὶς ἀνθινή), шкура козья (αἰγῆ, также τραγῆ и ἰξαλῆ) и оленья (νεβρίς), которыя, в роятно, всегда были настоящія, тогда какъ барсовая шкура обыкновенно зам внялась поддёльною, тканою (παρδαλῆ ὑφασμένη, Пол. IV, 118).

Костюмъ трагическаго хора состояль изъ китона, болве короткаго, чвиъ у актеровъ (для удобства пляски), и гиматія; эти принадлежности одвянія обыкновенно были роскошны и богато украшены, но всегда должны были соотвітствовать характеру роли хора; обувью хоревтовъ служили обыкновенно башмаки (хруптідес). Въ сатировской драмів коръ состояль изъ сатировъ, одітыхъ въ весьма несложный костюмь: на бедрахъ они имітли широкій поясь изъ козьей шкуры съ привизаннымъ сзади хвостомъ, а все остальное тіло на изображеніяхъ представляется и у писателей (напр. Ног. А. poet. 221) называется обнаженнымъ, но на самомъ ділів, віроятно, обтягивалось легкою матерією тілеснаго цвіта въ родів нашего трико. Музыканты въ трагедіи и сатировской драмів носили одинаковый костюмъ, состоявшій изъ длиннаго подпоясаннаго хитона съ рукавами и гиматія, и на головахъ имітли візнки.

Что касается до комедін, то она, изображая сцены обыденной жизни, естественнымъ образомъ должна была пользоваться и обыкновенными костюмами. Въ новой комедіи костюмы были вполнъ върны дъйствительности, измъняясь соотвътственно полу, возрасту и общественному положенію изображаемаго каждымъ актеромъ лица; въ древней комедіи къ костюмамъ, употреблявшимся въ обыденной жизни, иногда дълались разныя прибавки, имъвшія цълью выставить изображаемую личность въ каррикатурномъ виде и темъ усилить впечатление эрителей; такъ напр. Псевдартабасъ въ «Ахарнянахъ», игравшій роль «ока» персидскаго царя, быль одёть въ смъщной фантастическій костюмь и имьль маску съ однимь огромвымъ глазомъ, отороченнымъ кожею. Костюмъ хора древней комедія также бываль иногда фантастическій: напр. у Аристофана хоръ, представлявшій лягушекъ, осъ, птицъ и т. п., безъ сомнівнія, имівль въ костюмъ прибавки, намекавшія на изображаемыя имъ живыя существа.

Непремънною принадлежностью наряда лицъ, участвовавшихъ

въ драматическихъ представленіяхъ, были еще маски или личины (пробыма, пробымета); ихъ надъвали не только актеры, но и статисты, хоревты и, можеть быть, даже музыканты. Странный для насъ обычай грековъ употреблять маски въ театръ ведеть свое начало, подобно другимъ частностямъ ихъ театральныхъ представленій, изъ культа Діониса: во время его праздниковъ нередко устраивались представленія, участники которыхъ принимали на себя роли самого бога и его спутниковъ (сатировъ, силеновъ и пр.), при чемъ, стараясь по вившности уподобиться представляемымъ ими божествамъ, надъвали ихъ одежду и распрашивали лица соками разныхъ растеній, білилами, румянами и т. п., а иногда надівали и настоящія масви. И поздне встречаются при некоторых праздникахъ обычай, чтобы жрецы надёвали маски божествъ, которымъ они служили (см. стр. 153). «Конечно, говорить проф. Ординскій 1), маски на драматической сценъ грековъ не давали мъста выраженіямъ лица, которыя такъ необходимы на нашей сцень. Но выраженія лица и не могли бы быть замічены на огромныхъ греческихъ театрахъ. Притомъ и поэты греческіе (можетъ быть, впрочемъ, потому, что при сочинении не могли не имъть въ виду спеническихъ условій и слівдовательно--масокъ) такъ сочиняли трагедін, что изв'єстное лицо во все время представленія трагедін оставалось въ одной настроенности духа. К. О. Мюллеръ справедливо замівчаеть, что Ореста Эсхилова, Эанта Софоклова, Медею Еврипидову и при чтеніи легко можно представить съ однимъ выражениемъ въ лицъ; а напримъръ Гамлета — нельзя. Впрочемъ, конечно, въ пьесахъ, въ которыхъ нужно было показать изменение въ настроенности души или въ состояніи тёла дійствующих лиць, маски менялись; но какъ, намъ теперь трудно решить». Добавимъ, что исполнение и всколькихъ ролей въ пьесв однимъ актеромъ и женскихъ ролей мужчинами, составляющее одну изъ особенностей греческой драмы, было возможно только при употребленіи масокъ.

Лексикографъ Свида сообщаетъ намъ нѣкоторыя, къ сожалѣнію недостаточныя и не вполнѣ достовѣрныя, свѣдѣнія о постепенномъ усовершенствованіи трагическихъ масокъ. По его словамъ Өеспидъ, играя роли въ своихъ пьесахъ, сначала намазывалъ лицо бѣлилами, потомъ покрывалъ портулакомъ, наконецъ сталъ употреблять и маски изъ некрашенаго полотна; Хирилъ внесъ въ

<sup>1)</sup> Въ статъв, указанной на стр. 257.

маски и костюми какія-то усовершенствованія, ближайшимъ образомъ не извістния; Фринихъ первий ввель женскія маски; наконецъ Эсхиль ввель раскрашенния полотняния маски, которыя и остались въ употребленіи до позднійшихъ временъ 1). Объ исторіи комической маски у насъ вовсе нічть свідівній; уже Аристотель не зналь ен изобрітателя (Поэт. 5).

Наше знакомство съ древними масками основывается частію на сохранившихся произведеніяхъ графическаго и пластическаго искусства, между которыми видное мъсто занимають находимыя въ значительномъ количествъ маски изъ жженой глины (terra-cotta), частію на упоминаніяхъ о нихъ въ литературныхъ памятникахъ, изъ которыхъ наибольшее значеніе имъетъ подробный перечень трагическихъ, комическихъ и сатировскихъ масокъ въ лексиконъ Полидевка (IV, 133—154).

Маски, приготовленіемъ которыхъ занимались особые охеоопосої, закрывали не только лицо актера, но и значительную часть головы; подъ подбородкомъ онв прикрвплялись завязками, а сверху были снабжены ручкой для ношенія и вішанія. Характеристическую особенность трагической маски составляль такь называемый бүхострехугольная приставка на верхней части маски <sup>2</sup>), увеличивавшая ростъ актеровъ; на ней украплялась передняя часть прически, такъ что волосы поднимались надъ челомъ и ниспадали по бокамъ, закрывая собою эту приставку. Повидимому и въ трагедіи όγχος употреблялся не при всѣхъ маскахъ, а только при такихъ, которымъ возвышенность чела должна была придавать особенно . почтенный и благородный видъ; у женскихъ масокъ отхос также употреблялся, но меньших разифровъ, чемъ у мужскихъ. Отъ него следуеть отличать періхрачоч, повидимому родь головнаго убора. Нижния часть мужскихъ масокъ обывновенно закрывалась бородою, а средней посредствомъ раскраски придавался видъ, соотвътствующій возрасту и характеру изображаемаго лица; отверстіе для рта дёлалось широкое, частію для усиленія голоса, а частію



<sup>1)</sup> Поэтому Горацій называеть Эсхила «изобрітателем» масовъ (A. poet. 278: personae pallaeque repertor honestae Aeschylus). Кромі полотияных масовъ употреблялись, повидимому, маски изъ древесной корм или деревянныя, о воторыхъ сохранились единчныя упоминанія (Virg. Georg. II, 387. Prud. c. Symm. II, 646), а также полумаски.

<sup>2)</sup> Πομμα. ΙV, 133: "Ογκος έστὶ τὸ ύπὲρ τὸ πρόσωπον ἀνέχον εἰς ὕψος λαβδοειδὲς τῷ σχήματι.

для того, чтобы ясные выразить πάθος; маски «нымых» лиць дылались съ закрытымъ ртомъ.

Полиденвъ нъ сноемъ каталогъ масовъ (IV, 133-154) различаеть ихъ по видамъ драмы и прежде всего называеть для тратедін 28 видовъ масокъ: 6 γέροντες, 8 νεανίσχοι, 3 θεράποντες и 11 γυναίχες. Изъ сообщаемыхъ имъ названій масокъ видно, что большею частью онъ дълались не для каждой отдъльной роли, а для цълаго разряда ихъ 1), т. е. были типическія (подобно тому, какъ у насъ актеры ангажируются не на отдёльныя роли, а на опредёленный разрядъ ихъ, амплуа). Особыя маски, называвшіяся ёхохеод пробожа, двлались только для такихъ отдвльныхъ ролей, для которыхъ не достаточно было обыкновеннаго изображенія человъческаго лица. а нужно было прибавлять какія-либо характеристическія вившнія особенности; сюда принадлежать, напр., рогатый Актэонъ, слёпой Финей, многоглазый Аргъ, Кентавръ, Титанъ, Гигантъ, речные и горные боги, Музы, Горы, Нимфы, Плеяды, Горгона, Смерть, разныя аллегорическія фигуры въ род'в Справедливости, Обиды, Уб'вжденія, и т. н. Полидевкъ называетъ довольно много такихъ ёхохеод просошта, но, въ сожальнію, безъ описанія. О перемыны масокъ въ одной и той же пьесъ мы уже выше привели слова проф. Ординскаго; примфромъ такой перемвны можетъ служить Эдипъ, выходящій на сцену послъ самоослъпленія въ трагедіи Софокла.

Въ сатировской драмѣ роли лицъ, не принадлежавшихъ въ свитѣ Діониса, представлялись въ трагическихъ костюмахъ и маскахъ; поэтому Полидевкъ отмъчаетъ для этого вида драмы только три маски сатировъ разныхъ возрастовъ (съдой, бородатый и безбородий) и одну для стараго Силена (Σειληνὸς πάππος). Для древней комедіи Полидевкъ не указываетъ характерныхъ масокъ, говори, что въ ней маски или изображали осмъиваемыхъ лицъ 2), или были каррикатурныя; фантастическія фигуры являлись въ человъческихъ

<sup>1)</sup> Маски различались названіями по прическь, виду лица и т. под. вившнимь признакамь. Для примъра беремь у Полидевка (IV, 138) названія женскихь трагическихь масокь: τὰ δὲ γυναιχῶν πρόσωπα πολιὰ κατάχομος, γράδιον ελεύθερον, γράδιον οἰκετιχόν, μεσόχουρον, διφθερῖτις, κατάχομος ἀχρά, μεσόχουρος ἀχρά, μεσόχουρος πρόσφατος, χούριμος παρθένος, έτέρα χούριμος, χόρη.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Извъстио замъчаніе Аристофана (Bcadn. 230), что ни одинъ мастеръ не ръшенся сдълать для него маску Клеона. За то Сократъ въ «Облакахъ» былъ чрезвычайно похожъ на настоящаго (Эліанъ, V. hist. II, 13: об схенопою ётлассич состою об бте исклется сфектасическу).

маскахъ, но съ тѣми или другими характеристическими признаками: напр. Аристофановы «птицы», Псевдартабасъ въ «Ахарнанахъ» и т. под. (ср. стр. 288). Въ новой комедіи было много характерныхъ масокъ, имѣвшихъ по большей части смѣшной, каррикатурный видъ, именно по каталогу Полидевка 9 γέροντες, 11 νεανίσχος, 7 δοῦλοι, 3 γυναίχες и 14 νέαι γυναίχες.

При такомъ разнообразіи масокъ и тщательности ихъ приготовленія успѣхъ игры въ значительной степени могъ зависѣть отъ соотвѣтствія маски характеру изображаемаго лица, и потому легкоможно повѣрить сохранившимся свидѣтельствамъ, что актеры, приготовляясь къ ролямъ, тщательно изучали черты масокъ.

Autepatypy o socromant machant cm. y A. Müller, Bühnenalt. crp. 270 cm. — P. Girard, De l'expression des masques dans les drames d'Eschyle. Revue des ét. gr. rr. VII, VIII (1894—5).

### ГЛАВА 29-я.

# Публика.

Зрителями драматическихъ представленій въ авинскомъ театръ были прежде всего граждане, а также метойки, имфвшіе свободный доступъ въ театръ наравив съ гражданами (Арист. Ax. 504 сл.). Вопросъ о томъ, допускались ли женщины въ качествъ зрительницъ театральныхъ представленій, неодновратно разбирался новыми учеными и решался различно. Следуеть признать, что женщины допускались и на трагическія и на комическія представленія; это доказывается какъ нівоторыми литературными свидівтельствами, такъ и сохранившимися въ абинскомъ театръ надивсями на мъстахъ, принадлежавшихъ женщинамъ, удостоеннымъ проедріи. Можно, однако, предполагать, что при замкнутомъ образъ жизни афинскихъ женщинъ частое посъщение ими театра едва ль было въ обычав. Допущение мальчиковъ въ качествъ зрителей засвидетельствовано несколькими достоверными показаніями древнихъ авторовъ. Иностранцы навърное имъли свободный доступъвъ театръ, не только тв, которые прівзжали съ какими-либооффиціальными порученіями, но и прибывавшіе по своимъ частнымъ дъламъ. Относительно допущенія рабовъ нать вполна достоварныхъ свёдёній.

При извъстной любви асинянъ въ театральнымъ представленіямъ и при рідкомъ ихъ повтореніи вполні віроятно, что въ дин представленій театръ всегда быль полонь. Міста въ древнихъ театрахъ не раздёлялись, какъ у насъ, на разряды различной щенности, смотря по удобству и степени удаленія отъ сцены: въ нихъ только мъста въ нижнихъ, ближайщихъ къ орхестръ рядахъ предоставлялись лицамъ, удостоеннымъ проедріи, а между остальжыми не было никавого различія. Честь проедрія предоставлялась лицамъ, оказавшимъ услуги государству (иногда наслъдственно), затемъ архонтамъ, жредамъ и магистратамъ по деламъ культа, посламъ иностранныхъ государствъ (иногда и цёлымъ иностраннымъ городамъ), сиротамъ убитыхъ на войнъ гражданъ (въроятно на одно только представление по достижении ими возмужалости, ск. Эсх. пр. Ктесиф. 174), иногда также иностраннымъ купцамъ. Въ аонескомъ театръ кресла лицъ, имъвшихъ постоянную проедрію, т. е. магистратовъ, жрецовъ и жрицъ, въ римскія времена снабжены были надписями, указывавшими на принадлежность каждаго жресла. Для членовъ совъта и ефебовъ были особыя отдъленія (τὸ βουλευτιχόν и τὸ ἐφηβιχόν; послідное віроятно тожественно съ токо уваніском), но мы не знаемъ, гдв они находились.

Относительно распредъленія по містамь остальной массы публики имъются очень недостаточныя свъдънія. Въ виду огромнаго моличества мъстъ нельзя думать, чтобы всв они были перенумерованы; съ другой стороны, если бы важдому было предоставлено занимать любое мъсто, то при входъ въ театръ неизбъжны были бы шумъ, толкотня и безпорядовъ; для устраненія этихъ неудобствъ необходимо было установить какой-либо порядовь въ размъщении зрителей; основаніемъ для такого разм'вщенія могли служить существовавшія въ Аеднахъ подраздівленія гражданской общины, т. е. граждане могли размъщаться по имущественнымъ классамъ жим, еще въроятиве, по филамъ; въ пользу последняго предположенія говорить какъ важное значеніе филь въ абинской государственной жизни, такъ и аналогія съ распределеніемъ месть въ театрахъ римскихъ колоній и особенно-сохранившіяся свинцовыя театральныя марки съ названіями филь. Женщины въ древивищія времена, въроятно, сидъли отдъльно отъ мужчинъ въ самыхъ верхнихъ рядахъ, а поздиве-вивств съ мужчинами (Лук. De salt. 5); относительно иностранцевъ, не имъвшихъ проедріи, на основаніи одного отрывка комика Алексида (у Полид. IX, 44) можно думать что они сидвли въ крайнихъ рядахъ.

Въ Анинахъ, какъ извёстно, была установлена плата за входъ въ театръ, одинаковая для всёхъ 1), именно по 2 обола въ день (Дем. О впица, § 28). Лица, имъвшія проедрію, въроятно не платили за входъ. Уплативъ деньги въ вассу, зрители, можетъ быть, получали въ видъ входнихъ билетовъ свинцовия марки съ виръзанными названіями филь и должны были пом'вщаться каждый въ томъ клинв, который быль предназначень для данной филы. До нашихъ временъ сохранилось множество свинцовыхъ вещицъ въ видъ маленькихъ монетокъ съ весьма разнообразными изображеніями и надписями. По объясненію археологовъ эти вещицы употреблялись въ качествъ марокъ въ разных случаяхъ обыденной жизни; некоторыя изъ нихъ, имеющія на себе изображенія, относящіяся въ культу Діониса или въ театральному делу (напр. маски), могли употребляться именно въ видъ театральныхъ билетовъ. Лица, имъвшія проедрію, въ древивищія времена едва-линуждались въ такихъ маркахъ, такъ какъ были всёмъ извёстны и иногда даже были торжественно провожаемы на свои мъста магистратами; въ поздневищія же времена имъ, повидимому, выдавались марки костяныя.

Для поддержанія порядка, тишины и благочинія между зрителями въ театръ присутствовали особые служители ραβδούχοι или ραβδοφόροι, находившіеся подъ начальствомъ архонта, завъдывавшаго представленіями, и занимавшіе мъста въ орхестръ.

До половины V в. представленія начинались, повидимому, послѣ завтрака (Аеен. Х р. 464 а), а позднѣе—съ ранняго утра, и продолжались большую часть дня, а нерѣдко и до вечера, такъ что зрители зачастую бывали въ театрѣ голодны <sup>2</sup>); поэтому не удивительно, что во время представленія они подкрѣплялись виномъ и запасами, взятыми изъ дому или купленными тутъ же у разносчиковъ; иногда хореги или вообще зажиточные люди, искавшіе расположенія согражданъ, предлагали имъ въ театрѣ даровое уго-

Неодновратно высказывалось предположение, что за дучшія м'яста взималась большая плата; но этого некакъ нельзя доказать.

<sup>3)</sup> У Аристофана въ «Птицаст» хоръ птицъ, обращансь въ зрителять, говорить (ст. 785—789): «Нёть ничего лучше и прілтиве, какъ быть птицею. Вёдь если бы кто-нибудь изъ васъ, зрители, былъ крылатынъ, то, проголодавшись и почувствовавъ скуку отъ трагическихъ хоровъ, улетёлъ бы домой, новавтракалъ и, насытевшись, снова прилетёлъ бы къ намъ».

щеніе. Для удобства сидінія зрители приносили съ собою подушки; для защиты отъ солнца служили шляпы (въ позднівшія времена иногда съ этой цілью растягивались надъ театромъ парусинные навісы), отъ холода—толстые плащи, а во время дождя зрители искали убіжнища въ ближайшихъ портикахъ, храмахъ и т. п. містахъ.

Несмотря на то, что театральныя представленія входили въ составъ культа Діониса и были весьма любимы публикою, поведеніе ея въ театръ, какъ видно изъмногихъ намековъ и прямыхъ указаній комическихъ поэтовъ и др. писателей, было очень неспокойно. Живость южнаго темперамента делала зрителей чрезвы-- чайно воспріимчивыми къ впечатлівніямъ, доставляемымъ пьесою. Они съ увлеченіемъ следили за ходомъ действія, часто выражая свое сочувствіе или несочувствіе къ содержанію пьесы и одобреніе или неодобреніе исполнителямъ. «Не было публики, говоритъ Ордынскій (ук. ст. стр. 149), болже стращной для плохихъ поэтовъ и актеровъ и болъе увлекательной для хорошихъ. И этимъ достоинствомъ обязана она была не внижному образованію, а природнымъ дарованіямъ, развитымъ средою, жизнію. А эта среда заключала въ себъ множество образовательныхъ элементовъ, начиная отъ пъсней Гомера до произведеній пластическаго искусства, на каждомъ шагу встрвчавшихся взорамъ аниянина. Поэтому аниняне, несмотря на то, что межку ними были даже неграмотные, понимали и помнили всв трагедіи: иначе нельзя объяснить, почему комики такъ любили вдаваться въ пародіи трагедій... О томъ, какъ замівчали авиняне малівішую ошибку актера, упомянуто выше [стр. 280]. Этого мало. Авинская публика быстро схватывала самые темные намеки на современность, даже въ Эсхилово время, когда аттическая утонченность только что начала развиваться. Приведу прим'връ [Плут. Арист. 3]: Эсхиль въ трагедін своей «Семь вождей подъ Онвами» сказаль объ Амфіарав, мионческомъ лицв: «Не казаться справедливнив, а быть онъ кочеть». Лишь только зрители услышали этотъ стихъ, тотчасъ всв обратились въ ту сторону, гдв сидълъ Аристидъ, прославившійся своею правливостію».

Одобреніе актерамъ выражалось рукоплесканіями (хротєїν, хρότος) и криками (θόροβος), а неодобреніе — свистками (σορίττειν), ши-каньемъ или подобными звуками (χλώζειν) или стучаньемъ ногами о скамьи (πτερνοχοπεῖν); по свидѣтельству Лукіана иногда разсерженная публика требовала даже тѣлеснаго наказанія для очень

плохихъ автеровъ (Лув. Apol. 5; Pisc. 33). Блестящій успѣхъ автера обозначался глаголомъ сопрерсто, неуспѣхъ—глаголомъ съхтитско (ср. наше «провалиться»). Хотя у писателей неодновратно встрѣчаются выраженія презрѣнія въ мнѣнію толпы, но тѣмъ не менѣе было совершенно въ порядкѣ вещей (вакъ бываетъ и теперь), что и поэты и актеры всячески старались угодить публикѣ и заслужить ея одобреніе.

A. Müller, Bühnenalterthümer § 20 (съ подробными указаніями на древнюю и новую литературу, относящуюся къ разнимъ частнымъ вопросамъ).

### ГЛАВА 30-я.

## Устройство представленій.

### § 1. Время и составъ представленій.

Драматическія представленія у грековъ были, какъ мы уже знаемъ, не простымъ развлечениемъ, а одною изъ составныхъ частей культа Діониса, и потому первоначально давались только въ праздники этого бога. Такихъ праздниковъ въ Афинахъ было ежегодно четыре: сельскія Діонисіи въ місяць Посидеонь, Ленэн въ Гамеліонъ, Аноестеріи въ Аноестеріонъ и великія Ліонисіи въ Елафеболіонъ. Съ наибольшимъ блескомъ и пышностью совершались драматическія представленія на великихъ Діонисіяхъ и на Ленэяхъ, особенно на первомъ изъ этихъ двухъ праздниковъ. Во время сельскихъ Діонисій давались драматическія представленія въ нъкоторыхъ зажиточнъйщихъ демахъ, имъвшихъ свои театры (въ Пирэв, Елевсинв, Ахарнахъ, Коллитв, Эксонв, Икаріи, Фліи, Өоривъ и др.). Здъсь ставились только старыя пьесы, представленныя уже въ городъ. Есть извъстіе, что существоваль нъкогда обычай устраивать представленія комедій и въ праздникъ Аноестерій, но быль оставлень; потомь онь быль вновь введень во второй половинѣ IV вѣка.

На важдомъ празднивъ ставились пьесы нъсколькихъ авторовъ, и особо избранные судьи послъ представленія ръшали вопрось о сравнительномъ достоинствъ поставленныхъ пьесъ и участвовавшихъ въ нихъ автеровъ и хоровъ; такимъ образомъ представленія являлись формальными состязаніями съ одной стороны—авто-

ровъ пьесъ, съ другой-ихъ исполнителей. Со временъ Эсхила (а можеть быть и раньше) вошло въ обычай, чтобы каждый трагическій поэть ставиль по три трагедін и по одной сатировской драм'в (такая группа пьесъ называлась тетраходіа). Еврипидъ иногда замвняль сатировскую драму четвертой трагедіей. Комики всегда ставили по одной пьесь, а не группами. Въ V-мъ въкъ къ каждому состязанію на веливихъ Діонисіяхъ допусвались по три трагика и по три комика, такъ что весь цикиъ представленій каждаго праздника съ трагедическими и комедическими состизаніями состояль изь 15 пьесь (9 трагедій, 3 сат. драмы и 3 комедіи). На Левряхъ число комиковъ, участвовавшихъ въ состязаніяхъ, было то же, а число трагиковъ, какъ кажется, ограничивалось двумя. Сколько дней продолжались представленія и какъ распредълялось между ними указанное количество пьесъ, невозможно определить съ полною достоверностью, темъ более, что съ теченіемъ времени происходили изміненія въ порядкі состяваній, какъ это несомевнно доказывается сохранившимися свидетельствами. Обывновенно полагають, что въ V в. на городскихъ Діонисіяхь было три спектавльных дня, но это еще нельзя считать доказаннымъ: возможно, что ихъ было четыре и между ними распредвлялись пьесы такъ, что въ первый день давались три комедін, а въ следующіе — по одной тетралогін. Кроме того нужно замътить, что хоти важивищую часть каждаго театрального состязанія составляли вновь представляемыя пьесы, но уже и въ У в., какъ видно изъ одного мъста Геродота (VI, 21), могли повторяться старыя пьесы: поздиже же, начиная приблизительно съ половины IV в., возобновленіе пьесъ великихъ трагиковъ У в. стало составлять непремінную принадлежность спектавлей, при чемь въ важдый праздникъ ставилась одна «старан» трагедія, не входившая въ состязание съ новыми пьесами, равно какъ не входили тогда въ составъ состязанія и сатировскія драмы, исполнявшіяся также по одной на каждомъ праздникъ. Что касается до комедическихъ состязаній, то намъ изв'єстно, что въ самомъ конц'в V или въ началь IV в. установился обычай допускать на состязание въ каждый праздникъ по 5 новыхъ комедій вмісто прежнихъ трехъ и что въ поздивищія времена (по крайней мірв со 2-й половины III в.) представленіе «старыхъ» комедій сдёлалось такимъ же прочно установившимся обычаемъ, какъ и повтореніе пьесъ великихъ трагиковъ.

Театральными представленіями на великихъ Діонисіяхъ зав'ядывалъ архонтъ-епонимъ, на Ленэяхъ—архонтъ-царь, а на сельскихъ Діонисіяхъ въ каждомъ дем'в—его демархъ.

## § 2. Выборъ и разучиваніе пьесъ.

Поэть, желавшій поставить на сцену написанную имъ тетралогію или комедію, должень быль заранве обратиться къ архонту, завъдывавшему даннымъ праздникомъ, съ просьбою дать ему хоръ (хорой айтей). Архонтъ, прежде чёмъ изъявить согласіе (хорой біботаг), подвергалъ пьесу какому-то испытанію (или опінкі), сущность котораго намъ не извёстна. Можно замётить только, что громкая слава поэта не всегда обезпечивала ему получение хора: говорять, напр., что однажды архонть, отказавъ Софоклу, далъ хоръ плохому поэту Гнесипиу (Кратинъ у Авен. XIV р. 638 f). Есть свидетельства, что поэты не могли сами ставить пьесы ране достиженія изв'єстнаго возраста, но едва-ли это правда. Каждому изъ допущенныхъ къ состязанію поэтовъ архонть назначаль по одному хорегу. Получивъ, такимъ образомъ, хоръ (γορόν λαμβάνειν), поэть принимался за разучивание пьесы съ хоромъ и актерами, выбираль костюмы и маски и вообще всю внішнюю обстановку пьесн. Все это обозначалось выражениемъ бибаюжи то браца; первоначально сами поэты обывновенно брали на себя дёло обученія, т. е. были бібаскайог, но поздиве нервдко передавали его другимъ ляцамъ 1), при чемъ имя автора пьесы то объявлялось, то скрывалось, смотря по обстоятельствамъ. Извёстно не мало случаевъ постановки пьесъ ближайшими родственниками авторовъ какъ при жизни, такъ и послъ смерти послъднихъ: напр. нъкоторыя пьесы Эсхила ставилъ сынъ его Евфоріонъ, пьесы Софовла — сынъ его Іофонть и внукъ Софоклъ, некоторыя изъ несохранившихся комедій Аристофана — сынъ его Араротъ. Отъ такихъ лицъ, бывшихъ, такъ сказать, повъренными поэтовъ при постановкъ пьесъ, слёдуеть отличать такихъ учителей хора (хоробібаскайоі), которые занимались этимъ ремесломъ за деньги, какъ профессіею; но въ



<sup>1)</sup> Напр. относительно Аристофана изв'єстно, что изъ 11 сохранившихся пьесъ онъ самъ быль учителемъ (ἐδίδασκε) только при постановит трехъ (именно Всадниковъ, Мира и Плутоса), а большинство остальнихъ поставилъ чрезъ Кал-листрата или Филонида.

вакомъ отношени стояли они къ повъреннымъ, сказать очень трудно; можетъ быть въ ихъ услугахъ являлась надобность тогда, когда самъ поэтъ или его повъренный не желалъ или не могъ заниматься всъми подробностями обучения хора и заявлялъ объ этомъ хорегу.

Когда въ IV в. прочно установился обычай ставить во время праздничныхъ представленій «старыя» пьесы знаменитвишихъ поэтовъ, актеры по твиъ или другимъ причинамъ часто делали разныя измененія въ ихъ тексте и такимъ образомъ искажали веливія произведенія. Эти искаженія съ теченіемъ времени, должно быть, приняли значительные размёры, такъ что ораторъ Ликургъ счель нужнымь для предупрежденія дальнійшей порчи пьесь установить законъ, чтобы быль изготовленъ исправный экземпляръ трагедій Эсхила, Софокла и Еврипида и сданъ на храненіе въ государственный архивъ; въ случав надобности государственный секретарь долженъ былъ сличать съ нимъ экземиляры актеровъ, и этимъ последнимъ запрещено было во время представленій отступать отъ установленнаго такимъ образомъ текста ([Плут.] Жизнеоп. X орат. р. 841 f). Но этотъ законъ, естественно, имълъ силу только для тёхъ представленій, которыя давались подъ авторитетомъ государства, и потому не вполнъ достигалъ своей цели, т. е. не могъ предотвратить дальнъйшую порчу текста актерами. Впоследстви нормальный экземплярь быль, говорять, взять египетскимъ царемъ Птолемоемъ Евергетомъ для Александрійской библіотеки, сначада лишь на время подъзалогь 15-ти талантовъ, но затёмъ онъ совсёмъ остался въ Александріи, такъ какъ авиняне согласились, удержавъ сумму залога, удовольствоваться вмёсто подлинника сделанными съ него въ Александріи копіями.

### § 3. Издержим представленій. Хорегія.

Соотвътственно религіозному значенію драматическихъ представленій, какъ составной части празднествъ, совершаемыхъ государствомъ въ честь Діониса, государство само завъдывало имв чрезъ своихъ магистратовъ. Что же касается до нужныхъ для нихъ расходовъ, то въ V и IV вв. наиболье значительная часть ихъ падала на долю хореговъ, а остальные — на долю театральныхъ отвупщиковъ и государственной казны. Сущность драматической хорегіи, принадлежавшей къ числу такъ называемыхъ «кру-

говыхъ летургій, вкратив изложена въ 1-й части нашего «Очержа» (изд. 3, стр. 295). Первоначально она была установлена только для трагическихъ представленій, вёроятно вскорё послё реформъ Клисоена: хоръ въ комеліи первоначально составлялся изъ «охотнивовъ» (едекочтай. Арист. Поэт. 5) и, судя по невоторымъ намекамъ (напр. Аеен. П. 57 с), имълъ очень бъдный видъ; корегія для комедін была установлена, кажется, только около 467 года. Первая обязанность хорега состояла въ наборъ потребнаго количества пъвцовъ для хора, доставленія имъ содержанія во время обучения и уплать жалованья; онъ же должень быль дать ивсто для упражненій въ своемъ дом'в или въ нанятой для этой п'вли ввартиръ. Если поэтъ или его повъренный не пранималъ на себя двло обученія хора, то хорегь должень быль пригласить за плату особаго учителя (хоробобажалос). Музыванть для каждаго хора назначался по жребію (Ден. Мид. 13), но хорегь обязань быль вознаграждать и его. Въ періодъ процевтанія драмы при наборв пъвцовъ для хора хорегъ руководился, конечно, совътами и рекомендаціями автора-поэта. Такимъ образомъ могло происходить, что при исполненіи пьесъ одного и того же автора, поставленныхъ въ разные годы и при разныхъ хорегахъ, главные хоревты бывали одни и твже. Для представленія хорегь должень быль заготовлять хоревтамъ богатые востюмы и маски, а также и самъ являлся въ роскошномъ праздничномъ плать в и съ в в нкомъ на голов в. О другихъ расходахъ хорега не сохранилось подробныхъ сведеній. Во всякомъ случав издержки на хорегію были весьма значительны, твиъ болве, что хореги отчасти изъ тщеславія, желая отличиться другь передъ другомъ, отчасти же изъ благочестія, не щадили расходовъ. чтобы исполнить свою литургію вакъ можно лучше 1). Случалось, впрочемъ, и наоборотъ, что хореги скупились, но тогда архонтъ могъ принимать противъ нихъ принудительныя ивры (Ксен. Іер. 9, 4) и народъ поднималь ихъ на смъхъ. Послъ состязанія хорегь, лучше всёхъ исполнившій свои обязанности, быль признаваемь побъдителемъ и получалъ въ награду въновъ; въ память побъды онъ ставиль въ храмв доску съ записью о победе (πίναξ τῆς νίκης, Плут.  $\Theta e M$ . 5). Получали ли побъдители въ драматическихъ хорегіяхъ наградные треножники подобно победителямъ на музыкаль-



<sup>1)</sup> Нѣкоторыя данныя, относящіяся къ вздержкамъ хорегіи, приведены въ 1 ч. на стр. 295 (взд. 3).

ныхъ состязаніяхъ, навърное сказать нельзя (см. ч. І стр. 296, изд. 3). Эти послъднія состязанія происходили между филами м честь побъды усвоялась прежде всего той или другой филъ, а затъмъ уже хорегу, бывшему ея представителемъ; драматическія же хорегіи не имъли отношенія въ филамъ и побъды усвоялись лично хорегамъ; только около временъ Аристотеля драматическіе хореги—и то лишь комедическіе—стали избираться филами (Арист. Ав. пол. 56).

Подъ конецъ Пелопоннесской войны, вследствіе об'едненія народа, для драматической хорегіи, какъ и для другихъ литургій, стали допускаться разныя облегченія (какъ напр. разд'яленіе издержевъ одной хорегіи между двуми лицами, см. схол. Ар. Ляг. 404), а вскоръ послъ войны комическая корегія, какъ говорять, была и вовсе отмънена, хоры стали ставиться съ гораздо меньшею пышностью и мало по малу потеряли свое значение какъ въ трагедіи, такъ въ особенности въ комедіи, такъ что къ концу Ш в. коръ уже является такой роскошью, безъ которой легко можно было обойтись при постановки пьесъ. Въ правление Димитрія Фалерскаго все устройство драматической и музыкальной хорегін подверглось коренному изміненію: самъ народъ сталь номинально принимать на себя хорегію (ὁ δημος έχορηγει), а для ближайшаго зав'ядыванія состязаніями (и для совершенія праздничныхъ жертвоприношеній оть лица государства) сталь набираться άγωνοθέτης срокомъ на одинъ годъ; изъ того обстоятельства, что онъ по окончаніи срока своей службы обязань быль сдавать отчеть (С. І. Att. II, 314), следуеть заключить, что онь получаль часть средствъ на поставку коровъ изъ государственной казны, хотя ему приходилось тратить и свои средства, иногда весьма значительныя (С. I. Att. II, 307). Въ эпоху римскихъ императоровъ снова упоминаются хореги, но рядомъ съ ними и агоноветы.

Кром'в хореговъ часть издержевъ на содержаніе театра несли театральные арендаторы (деатрома или деатромома). Зданіе театра въ Авинахъ составляло собственность государства, но посл'яднее не находило для себя удобнымъ непосредственное зав'ядываніе имъ и потому, подобно другимъ статьямъ государственныхъ доходовъ, сдавало его въ аренду. Арендная плата опред'ялялась, конечно, по сопоставленію падавшихъ на арендатора расходовъ съожидаемой отъ зрителей платой за входъ. Для ознакомленія съусловіями аренды весьма интересенъ сохранившійся (въ сожал'янію

не вполнѣ) контрактъ Пирэйскаго дема съ 4-мя арендаторами Пирэйскаго театра (С. І. Att. II, 573), относящійся приблизительно къ срединѣ IV в. до Р. Хр. Арендная плата опредѣлена здѣсь въ 3300 драхмъ, при чемъ двое изъ арендаторовъ внесли по 1100 др., третій—600 и четвертый—500; арендаторы обязуются поддерживать зданіе въ исправномъ видѣ, въ случаѣ же какихъ-либо упущеній демъ самъ исправляетъ ихъ на счетъ арендаторовъ; при сдачѣ театра арендаторамъ должна быть произведена его оцѣнка тремя избранными аd hoc гражданами Пирэйскаго дема.

Что касается расходовъ, приходившихся на долю государственной казны, то наши сведенія о нихъ весьма не достаточни. Прежде всего государство, повидимому, вознаграждало актеровъ; это слъдуеть изъ того, что архонть назначаль актеровь поэту, а не хсрегу, что, безъ сомивнія, дізлалось бы въ томъ случав, если бы последній платиль актерамь жалованье О величине вознагражденія актеровъ во время процевтанія драми въ Асинахъ ніть севдвній; имвющіяся у насъ данныя или неопредвленны, или относятся къ позднейшему времени, либо къ другимъ греческимъ государствамъ. Изъ нихъ видно, что величина жалованья была весьма различна и что знаменитые актеры иногда получали весьма значительныя суммы. Неть сведеній и о величине гонорара, который получали отъ государства допущенные къ состязанію поэты 1). Отъ гонорара следуетъ отличать денежные призы и почетные вънки, которые выдавались только побъдителямъ, по одному въ важдомъ состязаніи. Затемъ отъ государства, вероятно, получали жалованье разбобую, смотръвшіе за порядкомъ въ театръ.

Кромѣ этихъ прямыхъ расходовъ на театральныя представленія на государственной казнѣ тяжкимъ бременемъ лежала выдача гражданамъ денегъ на уплату за входъ въ театръ (τὰ θεωρικά). Первоначально всякій могъ даромъ смотрѣть на драматическія представленія, при чемъ дѣло не обходилось безъ толкотни, разныхъ безпорядковъ и даже дракъ, такъ какъ каждый старался занять мѣсто получше (Либ. ὁποθ. къ Дем. Ол. І; схол. Лук. Тим. 49); въ предупрежденіе этихъ безпорядковъ была установлена (не извѣстно съ точностью, когда именно) входная плата въ 2 обола, по внесеніи которой каждый зритель получалъ опредѣ-



<sup>1)</sup> Свидѣтельства объ этомъ гонорарѣ даютъ схолін въ Аристофану (Миръ 697; Ляг. 367; Еккл. 102) и Гесихій п. сл. µ10до́с.

ленное мѣсто. Периклъ, какъ извѣстно, установилъ раздачу денегъ на уплату за входъ въ театръ изъ государственной казны, при чемъ сначала получали ихъ только бѣднѣйшіе граждане въ тѣ праздники, въ которые дѣйствительно происходили театральныя представленія, а затѣмъ въ IV в. раздача приняла гораздо болѣе широкіе размѣры и стала поглощать значительную долю средствъ государственной казны 1). Впрочемъ часть этихъ денегъ возвращалась въ казну въ видѣ арендной платы за театръ. Раздача эрѣлищныхъ денегъ существовала, вѣроятно, до временъ македонскаго владычества, такъ какъ позднѣе о ней совсѣмъ нѣтъ свѣдѣній.

## 🖇 4. Ходъ представленій. Оцінка пьесь. Дидаскалік.

Когда уже готово было все нужное для представленій, предъ самымъ началомъ великихъ Діонисій, въ праздникъ Асклепія 8-го числа Елафеболіона происходило такъ называемое «предварительное состязаніе» (προάγων). Въ существующихъ свидътельствахъ древнихъ не указывается съ полною точностью, въ чемъ оно состояло; предполагали, что это было нечто въ роде нашихъ генеральных репетицій представляемых пьесь, но такое объясненіе весьма сомнительно 1) потому, что прорепетировать въ одинъ день (въ который, кромъ того, было жертвоприношение Асклепію) всъ приготовленныя въ представленію пьесы было бы невозможно, а репетиція одной пьесы изъ каждой тетралогіи не достигала бы цви, 2) потому, что προάγων совершался въ присутствіи публики и участники представленія были безъ масокъ и сценических в костюмовъ (сх. Эсх. пр. Ктесиф. § 67). Поэтому гораздо въроятнъе предположение ифмецкаго ученаго Роде, что это было оффиціальное представленіе публикъ участниковъ состязанія: поэты съ хорегами, актерами и хорами въ праздничныхъ одбяніяхъ и съ вбиками на головахъ выступали предъ народомъ въ Одеонв, чтобы объявить о предстоящемъ состязании и при этомъ, такъ сказать, заранње рекомендовать себя будущимъ зрителямъ и подстрекнуть ихъ ожиданія. Изъ одной надписи III в. до Р. Хр. (С. І. Att. II, 307) видно, что проагоны бывали предъ всявими праздничными состязаніями. Какъ долго существоваль этоть обычай въ Авинахъ

<sup>1)</sup> См. объ этомъ ч. І (изд. 3), стр. 188, 286, 302.

и быль ли онъ въ другихъ греческихъ государствахъ, не извъстно съ достовърностью. Въ эпоху римскихъ императоровъ было въ обычав предъ самымъ началомъ театральныхъ представлений во всеуслышание провозглашать заглавие и имя автора поставленной пьесы (просмарфунск, проскобом).

На время представленій выносили изъ Ленэйскаго храма статую Діониса и ставили въ орхестрѣ театра; это перенесеніе въ повдивйшія времена, какъ видно изъ ефебовскихъ надписей, совершалось ефебами вечеромъ (вѣроятно наканунѣ перваго дня представленій) въ торжественной процессіи съ факелами. Хотя относящіяся сюда свидѣтельства принадлежатъ позднимъ временамъ, но самый обычай, безъ сомиѣнія, былъ древній и объясняется религіознымъ происхожденіемъ драматической поэзіи.

Въ день представленія, по всей въроятности, прежде всего происходило очищеніе собравшихся зрителей. По свидътельству лексикографовъ, оно совершалось точно такъ же, какъ въ народномъ собраніи предъ открытіемъ засъданія (см. ч. І стр. 226, изд. 3) т. е. посредствомъ закланія маленькихъ поросятъ, называвшихся хада́рога, особымъ жрецомъ терготіархос, при чемъ собравшійся народъ, въроятно, былъ окропляемъ ихъ кровью и обносимъ кусками мяса.

Передъ самымъ началомъ представленія происходила жеребьевка судей составанія, а затёмъ поэты, какъ можно заключать изъ одного мёста Аристофана (Ахари. 10), торжественно вызывались герольдомъ къ составанію. Въ одномъ отрывкё изъ соч. Филохора, сохраненномъ Аеенземъ (р. 464 е), говорится, что при входё хоровъ въ орхестру и выходё изъ нея по окончаніи представленія ихъ угощали виномъ; на основаніи этого свидётельства можно думать, что по вызову терольда поэтъ и хорегъ съ хоромъ выходили въ орхестру и совершали возліяніе Діонису, послів чего хоръ оставляль орхестру и появлялся въ ней снова только тогда, когда его присутствіе требовалось по ходу пьесы. Поэты во время представленія обыкновенно присутствовали въ театрів, но візроятно не между зрителями, а за сценою. По окончаніи представленій снова совершались возліянія и, можеть быть, жертвоприношенія.

Относительно выбора судей состязаній и ихъ обязанностей нѣтъ вполнѣ ясныхъ и опредѣленныхъ показаній, а встрѣчающіяся у авторовъ случайныя замѣчанія могутъ быть объясняемы различно. Впрочемъ нѣкоторые факты довольно прочно установлены новыми

изследованіями. За несколько времени до праздника Діонисій члены совъта виъстъ съ хорегами выбирали въ судьи изъ всъхъ филъ. число лицъ вдвое большее, чемъ сколько требовалось для состязаній. Таблички съ именами этихъ лицъ, отдівльно для каждой филы, влались въ урны, которыя запечатывались пританами и хорегами • и передавались казначеямъ для храненія на акрополів (Исокр. XVII, 33. Лис: IV, 3). Въ день представленія всё лица, предназначенныя въ судьи, являлись въ театръ, куда приносились и урны съ ихъ именами; предъ началомъ представленія архонтъ вынималь по одному имени изъ каждой урны, такъ что составлялась коллегія изъ 10 лицъ, по одному отъ каждой филы. Избранные приводились архонтомъ къ присягъ, въ которой клялись судить вполив справедливо, затёмъ занимали мёста (вёроятно опредёленныя) и обязаны были внимательно следить за представлениемъ, замечая все, что могло служить къ образованію вірнаго сужденія о достоинствів пьесъ каждаго поэта. По окончаніи состязанія каждый судья записываль на табличкъ имена поэтовъ одно за другимъ, соотвътственно достоинству пьесъ каждаго (ср. Эліана V. hist. II, 13) Наконецъ изъ этой коллегіи второй жеребьевкой избирались пять судей, которые и постановляли окончательное рашение 1). Поэтъпобъдитель, имя котораго было торжественно провозглашаемо герольдомъ, былъ увънчиваемъ архонтомъ, въроятно на сценъ. Безъ сомнівнія, точно такъ же шло діло и на Ленэйскомъ праздників.

По окончаніи праздника Діонисій въ театрѣ собиралось вѣче, въ которомъ разсматривались распоряженія архонта, удостоивались похвалы и награды магистраты и другія лица, безукоризненнымъ исполненіемъ возлагавшихся на нихъ обязанностей содѣйствовавшія благочинію и блеску праздника (С. І. Att. II, 114 b), и приносились жалобы на тѣхъ, кто такъ или иначе нарушалъ уставъ праздника (Дем. Мид. 9). Можетъ быть здѣсь же приносились жа-

<sup>1)</sup> Изъ нъсколькихъ свидътельствъ извъстно, что пять судей постановляли окончательное ръшеніе для состязаній комиковъ въ V-мъ въкъ. Въроятно, такъ было и на состязаніяхъ трагиковъ. Но есть показаніе (Lucian. Harmot. 2) и о семи судьяхъ состязаній. Можно предположить, что, когда (въ самомъ концъ V-го или въ началь IV въка) число комиковъ, допускаемыхъ къ одному состязанію, было увеличено на два (съ трехъ на пять), такому же увеличенію подверглось и число судей для состязаній комиковъ. Эта перемъна могла имъть цълі предупредить такое раздъленіе голосовъ судей, при которомъ постансвленіе ръшенія было бы невозможно.

лобы на неправильныя рёшенія судей состязаній, которые, повидимому, иногда рёшали дёло не по совёсти, поддаваясь подкупу или расположенію въ тому или другому конкурренту. Относящіяся сюда свидётельства (Эсх. пр. Ктесиф. 232; Дем. Мид. 9, 18 и др.) говорять, правда, только о музыкальных состязаніяхь, но безь сомнёнія подобные случан могли встрёчаться и при состязаніяхь драматическихь.

Изъ вышеизложеннаго видно, что исполнение драматическихъ (какъ и лирическихъ, а частію и чисто музыкальныхъ) произведеній на государственныхъ праздникахъ въ Асинахъ представляло собою довольно сложное, имъвшее свою финансовую сторону и затрогивавшее интересы многихъ лицъ, оффиціальное действіе, которое, подобно всякому другому оффиціальному акту, требовало документальной отчетности. Архонть, завёдывавшій праздникомъ, приказываль записывать имена поэтовъ и хореговъ состязанія, названія представленных пьесь и имена исполнявшихь ихъ протагонистовъ и сдавалъ эти записи на храненіе въ государственный архивъ. Когда драматическая поэзія достигла своего апогея и возбуждала живой въ себъ интересъ, эти документы, носившіе названіе бібасхадія, стали вырізываться на камняхь и виставляться во всеобщее свъдъніе въ священномъ округь Діонисова храма. Значительное количество обломковъ документовъ, относящихся въ исторім аттической драмы, сохранилось и до нашихъ временъ; они были найдены въ разное время и въ разныхъ мъстахъ Асинъ, но преимущественно при раскопкахъ, произведенныхъ въ срединъ 70-хъ годовъ въ святилищъ Асклепія, примыкавшемъ къ театру съ запада. Сохранившіеся отрывки относятся къ документамъ трехъ развыхъ видовъ: а) отрывки епиграфического свода дидаскалій, представияющаго собою краткую хронику трагедін и комедін, вырізанную на двухъ камияхъ, судя по палеографическимъ даннымъ, около средины III в. до Р. Хр. Здёсь мы имбемъ расположенный въ хронологическомъ порядкъ сводъ свъдъній о драматическихъ состязаніяхъ за цільні рядъ годовъ съ обозначеніемъ архонта-епонима важдаго года (если при вакомъ-либо архонтъ драматическія состязанія почему-либо не состоялись, то его имя всетаки ставилось въ спискъ съ отмъткою оби е̂уе́уето), съ перечисленіемъ всѣхъ поэтовъ, участвовавшихъ въ состязаніяхъ, въ порядкі достоинства ихъ пьесъ, установленномъ судьями состязанія, съ названіями всёхъ поставленныхъ пьесъ и съ именами участвовавшихъ въ нихъ актеровъ-протагонистовъ, при чемъ въ конив заметки о состязаніяхъ каждаго года обозначается, какой протагонисть быль признань побъдителемъ. б) Второй разрядъ представляють хронологически расположенные списки побъдителей на сценическихъ и музыкальныхъ состязаніяхъ въ праздники Діониса, при чемъ въ вачествъ побъдителей называются не только поэты (и отчасти актеры), но и филы (по поводу музыкальныхъ состязаній) и хореги, а заглавія произведеній, посредствомъ которыхъ поб'йды были одержаны, не упоминаются. в) Наконецъ къ третьему разряду относятся статистическія таблицы побъдь, одержанных на состязаніяхь драматическими поэтами (вакъ трагивами, такъ и комиками); въ нихъ называются только имена поэтовъ одно за другимъ, съ цифрою, обозначающею число побъдъ, позади каждаго имени 1). Съ документами перваго разряда значительное сходство по содержанию и формъ имъло не сохранившееся, къ сожальнію, до насъ сочиненіе Аристотеля подъ названіемъ Διδασκαλίαι, основанное, въроятно, на томъ же матеріаль и представлявшее собою, такъ сказать, льтопись драматического искусства въ Ангнахъ. До насъ дошло, впрочемъ, довольно много отдёльныхъ дидаскалій преимущественно въ тавъ называемыхъ оподесец, т. е. введеніяхъ въ сохранившимся трагедіямъ и комедіямъ, составленныхъ Аристофаномъ Византійскимъ и другими грамматиками; первоначальнымъ источникомъ этихъ дидаскалій, безъ сомивнія, было названное сочиненіе Аристотеля.

О драматическихъ представленіяхъ внѣ Анинъ и объ упоминавшихся уже у насъ «обществахъ Діонисовскихъ художниковъ» позднѣйшихъ временъ сохранились нѣкоторыя свѣдѣнія какъ у авторовъ, такъ, главнымъ образомъ, въ надписяхъ; но мы не будемъ здѣсь разсматривать ихъ, предлагая читателямъ, желающимъ съ ними познакомиться ближе, обратиться къ спеціальнымъ монографіямъ.

Труды, относящіеся въ вопросамъ, разсматриваемымъ въ гл. 30-й, указываетъ А. Müller, Bühnenalt. §§ 21—26. Изъ монографій, не указанныхъ у него, назовемъ: П. В. Никиминъ, Къ исторіи аемискихъ драмат. состязаній, Спб. 1882. Fr. Harzmann, Quaestiones scenicae, diss. Marb. 1889.—А. Körte, Archäol. Studien zur alten Komödie, Jahrbuch d. K. Deutschen Arch. Inst. 8 (1893).—К. Weissmann, Die scenische Anführung d. Griech. Dramen des 5 Jahrh., Münch. 1893.— E. Bodensteiner, Scenische Fragen, Leipz. 1893.

<sup>1)</sup> Большинство разсмотренных в надписей издано Куманудисом въ журн. 'Адучают т. VI и VII и Кёлером въ Аthen. Mittheilungen т. III, а затёмъ онъ собраны въ С.І. Att. II, 2, 971—977. См. также А. Brinck, Inscriptiones graecae ad choregiam pertinentes, Halle 1885.

## I. УКАЗАТЕЛЬ ЛИЧНЫХЪ, МИООЛОГИЧЕСКИХЪ И ГЕОГРАФИЧЕСКИХЪ ИМЕНЪ.

(Прим. Буквы пр. при цифрі, обозначающей страницу, показывають, что данное имя встрічается на этой страниці въ примічанін; отмітка сл. означаеть, что имя, кромі указанной страницы, встрічается еще на одной или двухъ слідующихъ. Курсивомъ набраны фамиліи новыхъ ученыхъ, сочиненія которыхъ упоминаются въ тексті. Ніжоторыя личныя имена, случайно встрічающіяся по одному разу, а также названія пьесъ и отдільныхъ ролей въ отд. VI въ указатель не внесены).

**А**бы г. 200. Августъ имп. 33, 50, 166, 258. Авериское озеро 207. А д ф богиня 138. Авлида г. 87. Αὐτοματία 5. Агамедъ герой 24. 26, 194, 204. Аганаркъ художникъ 272. Агирій г. 174. Аглавра богиня 151. 214. Агна (' $\Lambda \gamma \nu \dot{\eta}$ ) богиня 157 сл. Агра (предивстье въ Аевнахъ) 218. 'Αγριώνια праздникъ 163. Адлеръ 128. Адонисъ герой 237. **Адрастія г.** 201. Адрастъ герой 78. 161. Адріанъ имп. 26 пр. 30 пр. Азаревичь Д. И. 15. Азія (Малая) 14. 33. 171 сл. 200 сл. Alaxaia np. 161. **Α**ἰάντεια πρ. 148. Аидъ 177. 208. 227. Αἰδώς 8. Αἰτναῖα πρ. 174. Академія 133. 147. 249. Акарнанія 166. 'Ακκώ 7 пр. Акраганть г. 59. 174.

Акрэфія г. 162. 200.

'Αξίερος 'Αξιόχερσα кабиры 227. 'Αξιόχερσος Αχτια πρ. 166. Алалкоменій місяць 110. 163. 'Αλεαία πρ. 155. Александрія г. 299. Александровскій 202 вр. Александръ Великій 13. 109. 182. 192. 198. 235. 245. 256. 266. **А**лександръ **К**. 187. Алексидъ поэтъ 256. Алкаменъ художникъ 121. Алкаеой герой 162. Алкибіадъ 68. 150 пр. 220 пр. 237. Алкиной царь 98. Алкмеониды 195. Άλῷα πρ. 142. Алфей ръка 5. 121 сл. Альтисъ роща 20. 121. 125. Амалоія коза 229. 'Αμαρύνθια πρ. 1**6**8. Амиклы г. 158 сл. Аммонъ богъ 4. 13. 133. 192., 238. Аморгъ о-въ 58, 168, 247, Амфіарай герой 202 сл. 295. 'Αμφιάραια πρ. 163 Амфиклея г. 166. 203. Амфилохъ герой 203. Амфисса г. 5. 166.

Амфитрита богиня 17. <sup>3</sup>Αναγώγια πρ. 174. \*Ανακαλυπτήρια πρ. 173. Анаксагоръ философъ 11. Анаксимандръ фил. 109. Αναχτες παίδες 5. 166. Анафа о. 171. de Angeli 281. Анданія г. 156 сл. Андріань 21. Андросъ о-въ 168. Андросеенъ худ. 196. Aupux 212. Антимахія г. 171. AHTHCCa r. 47. Антифанъ поэтъ 256. Антифонтъ ав. 178. Анеестерін пр. 58. 144. 172. 175. 234. 278 пр. 296. 298. Анеестеріонъ м-цъ 110. 144. 169. 218. 296. 'Ανθεσφόρια πρ. 173. 'Απατούρια πρ. 141. 243. 245. Απάτουρον 167. Аполлонія г. 44. Απολλώνια πρ. 169. Απολλώνιος Μ-ЦЪ 121. Аполлонъ 5. 18. 19. 21 сл. 31. 36. 40 сл. 54. 64. 75. 83 сл. 90. 94 сл. 113 сл. 128 сл. 132. 138 сл. 145. 159 сл. 166 сл. 178 сл. 193 сл. 200 сл. 235. 244 cs. 272. 286. 'Απόλλων 'Αγυιεύς 240. 'Ασγελάτας 171. Βοηδρόμιος 137. Δειραδιώτης 200. Δελφίνιος 148, 175, 194, έβδομαγενής 114. 'Ιατρός 167. 'Ισμένιος 49. 52. 163. 200. Καθάρσιος 74. Καρνείος 157 сл. Μαλόεις 172. Μεταγείτνιος 136. Μοιραγέτης 196. Πορνόπιος 172. Προστάτης 167. Πτώιος 162, 200. Πυθαιεύς 162. Πύθιος 165. 194. Σμίνθιος 170. Σπόδιος 193. Anneaspoms  $B. \Gamma. 40.$ Апулія 203. Араротъ ав. 298. Арголида 131. Аргосъ г. 5. 32. 37. 44. 49. 82. 160. 200. Ареевъ холмъ въ Ав. 79.

Арей 5. 32. 37. 86. Аренсъ 111. Аресуса ручей 45. Аристидъ 71. 295. Аристотель фил. 254 сл. 300. 307. Аристофанъ поэть 153. 224. 256. 267. **27**2. **27**6. 288. **29**8. Аріадна 145. 168. Аріонъ поэтъ 94. Аркадія 5. 22, 31. 93, 155 сл. 225, Аркадъ герой 40. **Арнет**ъ 15. Аррефорін пр. 152. Артемида 5. 18. 22. 24. 31. 33. 37 сл. 40. 44. 49. 69. 75. 83. 87. 94 сл. 113 сл. 147 сл. 156 сл. 161 Ca. 166 Ca. 172, 196, 241, 244, "Αρτεμις 'Αγροτέρα 237. Βραυρωνία 148. 245. Έφεσία 171. 175. Θερμία 173. Κεδρεάτις 24. Λαφρία 86. 156. Μουνιχία 148. Артемидоръ писатель 178. Артемисін пр. 174. Артемисій м-цъ 109 пр. 147 пр. Архилохъ поэтъ 127. Археморъ герой 131. Асина г. 46. 'Ασινάρια πρ. 174. 'Ασαληπιεία πρ. 147. 161. 171. 172. 219. 303. Асклепій 8. 35. 42. 50. 53 пр. 75. 86. 90 пр. 137. 147. 161. 171. 201 сл. 219. 240. 268. 303. 306. Ассъ г. 58. Астара богиня 167. 'Αστυδρόμια πρ. 171. Аттика 9. 21 сл. 50. 55. 61. 67. 79. 90 пр. 132. 143 сл. 151 сл. 156. 194. 238. 246. 248. 255 сл. Афродита 3. 5. 8. 18. 31. 36. 38. 45. 52. 82 сл. 152. 161. 167. 173 сл. 238. 241. Ахарны демъ 143. 296. **Ахараки г.** 203. Ахидловъ бътъ (н. Тендра) 167. Ахиллъ герой 98. 167. Аенна 5. 8. 19. 28. 31. 36. 38. 40. 43. 51. 54. 64. 83. 87 сл. 99. 102. 183 сл. 141 сл. 150 сл. 160 сл. 219. 240. 272. 286. Алейская 32 пр. 49. 155. Демократія 8. 137. 219. Двва 38. Έργάνη 135. 142. 240. Итонская 162.

Краная 49.

Асина Линдійская 170.

Nixy 8, 136.

Паліада 38.

Поліада 35. 38 пр. 47 сл. 133. Бури 87. 136, 150, 152, 241,

Πρόμαχος 43. Σχιράς 138.

Σώτειρα 158. Τριτογένεια 114. Υγίεια 136.

Χαλχίοιχος 26.

'Αθήναια πρ. 133, 142. Aenen passim.

Бабикъ 187.

Бавбо 221.

*Баде*рг 241,

Бакидъ 178.

Бакхилидъ поэтъ 127.

Бандъ 148. 154.

Барть 34.

Βασίλεια πρ. 163.

*Баумейстерз* 120 пр. 260.

Баунакъ 202 пр.

Baxs 225. Беерз 21.

Беккеръ 243. 251.

Бёкъ 56. 111. 148.

Бендида бог. 13. 99. 150. 238.

Бендидін пр. 149 сл..

Бенндорфъ 270.

Беотія 22. 45. 76. 86. 108. 162 сл. 194. 204. 206. 225. 229. 243.

Берарт 162.

Берікь 111.

Bema 257.

Бёттихерь А. 120 пр. 128.

Бёттихерь К. 21. 40.

Бинцъ 103.

Воснос м-цъ 110. 164. 197.

Бишофъ 111.

Блохъ 225.

Блюмнеръ 243. 245.

Боденштейнерз 307.

Боедроміонъ м-цъ 109 пр. 110. 137. 218.

223.

Боедромін пр. 137.

Борей 8.

Боспоръ Киммер. 167.

Босслерг 56.

Βραυρώνια πρ. 148.

Бранхиды жреч. родъ 200.

Бейерг 137.

Бризо богиня 203.

Бримо бог. 221.

Бримъ 221

*Бринк*г 307 пр.

Брисен г. 32.

Буассье 15. Букатій м-цъ 110. 129.

Бурешг 201.

Бутъ герой 9.

Буфоніи см. Дінполів.

Буше-Лекасркъ 187. 188.

Бълый островъ (Λευχή) 167. Бюхнеръ 62.

Бюхсениютиз 187.

Ваддинітонь 33 пр.

Ваккъ 3. 214.

Bаллон $_{5}$  34.

Васснеръ 21.

Вахниг 193.

Вахсмуть 15.

Вейль Г. 252.

Вейсманъ 307.

Wheeler 270.

Великая Греція 173.

Великіе боги въ Анданіи 157.

Велишскій 15. 34.

Веллауерг 144.

Велькеръ 16. 227 пр. 229.

Вельцель 162.

Venerii 45.

Венитеръ 130. 162. 166.

Вентъ 93. Веркутръ 206.

Bude 162.

Византія г. 59.

Визелерз 197 пр. 206.

Виламовицъ-Мёллендорфъ 270.

Вискеманъ 187, 188.

Виссова 16. Витрувій пис. 258 сл.

Воеводскій Л. Ф. 16. 93.

Вольфг 188.

Vouillième 66.

Bonus 78.

Гагентоллеръ 103.

Hainh 270.

Γαλάξια πρ. 148.

Галіартъ г. 32 пр. 207.

'Αλίεια πρ. 170.

Галикарнассъ г. 51 пр.

Галимунтъ демъ 140.

Гамбрій г. 248 пр.

Гамелін пр. 144.

Гамеліонъ м-цъ 109 пр. 110, 144 сл. 218.

250 пр. 296. Гартунгъ 16

Гаримань 307.

Гаунт 212.

Гегелохъ актеръ 279.

Гейбреде (Heibreede) 187.

Гейманг (Неитапп) 72. Геймбродъ (Heimbrod) 56. Гекаба 24 пр. 41 пр. Геката 19. 76. 86. 114. 161. 213. 240. Έχατόμβαια πρ. 132. 160. Гекатомбэонъ м-цъ 110. 132. Έχατομβεύς Μ-ΗΈ 159. Гекторъ герой 24 пр. 180. 186. Гела г. 174 Геліось богь (Солице) 5. 44, 87, 114, 138. 152. 170. 196. 213. Геллеръ 56, Έλλώτια πρ. 161. 171. Ελώρια πр. 174. Γέλως 8. Гендессъ 188. Γενέσια πρ. 137. arGammaенриховскій 230. Генрихъ 103. Георгопуло 243. Гёпкень 260. 265. Гера 4. 6. 30 пр. 31 сл. 36 сл. 49. 80. 87. 121 сл. 144. 154. 163. 169 сл. 194. 241. 243. 'Axpaia 161. Γαμηλία 241. ήνίοχος 204. 'Ολυμπία 154. — Σαμία 37. 170. Ήραῖα пр. 154. 160 сл. 168. 170. Гераклея Понтійская г. 208. Ήράκλεια πρ. 163. 168. Геракиъ герой 36. 40. 44. 84. 91. 97. 114. 119 cm. 161. 163 cm. 170. 174. 235. 245, 255, 286. Герастій м-цъ 109 пр. Гербрехтъ 56. Гергардз 15, 21, Ерхича ручей 204 сл. Гермать 198. Германь К. Ф. 15. 21. 111. 117. 154. 163, 167, 171. 173. 175. 243, 245. 257. Германъ М. Г. 116. Έρμαῖα πρ. 167. Гермесъ 5. 19. 37. 45. 60. 114. 120 пр. 146, 157, 163, 167, 192, 214, 222, 226 сл. 240 сл. 286. Герміона г. 102 пр. Гермы 19. 37. 240. Геродотъ пис. 4. 106. 189. 226. Ήρωίς πρ. 165. Геронеры г. 32. Γεραίστια πр. 168. Герестъ г. 168. Гесихъ герой 9. Гесіодъ пис. 4. 9. 105. Гестія богиня 5. 18. 19. 39. 64. 81. 85. 239. Γemme 199.

Γεφφημέρε 15. 171. Ήφαίστια πρ. 142. Гефэсть 5. 99. 142. 151. 226. 240. Гея (Земля) 25. 87. 137. 151. 194. 203. 23Ì. Гигіея бог. 8. 90 пр. "Ιχελος 177. Гилы г. 40. Гильбертг 148.  $\Gamma$ ильдъ (Hild) 16. ″Ιμερος 8. Гимноподін пр. 160. Гинцпетерь 188. Гиппархъ астр. 106. сынъ Писистрата 231. Гипподамія 20. 155. Гирівй (мие. царь) 204. Гирт (Hirt) 46. Гиссъ 56. Гіамполь г. 166. Holst 239. Holwerda 128, 234. Гомеръ 4. 196. 226. Горгиппія г. 167. Горы (<sup>\*</sup>Ораі) 83, 138, 150, 234. Гофмань В. 73. Гофманъ К. 137. Грасбергерь 103. Ppacroft 199. Греція раззіт. Гриній г. 172. 201.  $\Gamma_{pomz}$  15. Tpynne 15. 16. Διαδαφόριος **м-ηъ** 110. 165.  $\Delta$ áєгра (= Персефона) 215. Δαίδαλα πρ. 22 πρ. 163. Δάμεια πρ. 173. Δαφναφόρια πρ. 163. Девкаліонъ герой 189. 197. **Δήλια πρ. 169.** Делось о. 18. 22. 26. 75. 81. 90. 168 сл. 181 пр. 201. 203. 285. 288. 250. Дельфиніи пр. 148. 161. Δελφίνιον χραμτ 148. Дельфъ герой 182. Дельфы г. 4. 5. 18. 21 сл. 30. 41 сл. 74. 82 cs. 88, 94, 98, 117 cs. 128, 164 cs. 191. 193 - 199. 226 up. 234. 245. Деметра 5. 18. 21. 30 сл. 35. 43. 69. 83. 86. 91 сл. 102 пр. 113. 139 сл. 151 сл. 161. 167. 171 сл. 209. 212-225. 227. 248. Европа 204. Елевсинская 155. 225. Έρινύς 156. Кидарія 155.

Лернейская 161.

Деметра Лообіа 156. Παναχαία 156. Хамина 124. Хлоя 150. **Өесмія** 156. Θεσμοφόρος 140. Демофонть (сынь Келея) 213. Демосеенъ ор. 145. 199. 265. Денекенг 93. Дёрмерг 59. Дёрпфельдъ 128. 257. 260 сл. 267 сл. Дешарыз 16. Διδύμεια πρ. 172. Дидимы 22 пр. 172. 200. Димитрій Фалерскій 249. 301. Дисавлъ герой 161. Диссень 111. Диттенбергеръ 43 пр. 44 пр. 51. 90 пр. 128. 162. 171. 267 пр. Діасін пр. 146. Дінполін пр. 91. 153. Διισωτήρια πρ. 153. Діокав герой 162. 213. Діомедъ герой 44. Діона богиня 31. 190. Діонисіи пр. 142 сл. 149. 162, 167. 169. 170. 173. 234. 265 cs. 296 cs. 303. 305. Діонисовскіе художники 235. 307. Діонись 5. 8. 31 сл. 36 сл. 44. 83. 86 сл. 94. 96. 102. 113. 138 сл. 155. 160 cm. 163 cm. 167. 196. 203. 211. 281 cm. 253 cm. 265 cm. 285. 289. 291. 294. 296. 304. 307. 'Αγριώνιος 95. Έλευθερεύς 254. 266. 269. Λιχνίτης 165. Λυαῖος 254. ' μηστής 93. Διοσχούρεια πρ. 171. Діоскуры 10. 31. 37. 91. 96. 166. 227. Доброе счастіе ('Αγαθή τύχη) 204. 205. Добрый демонъ ('Αγαθός δαίμων) 85. 114. 204. 205. Dodwell 111. Додона г. 4. 166. 188 сл. Дональдсонь 66.80. Порши 251. Дріонъ колит 203. Дройзень І. Г. 132. Двва (Парде́чос) бог. 167. Дэдаль худ. 38. 205. Дюммлерь 200. Дюмонт 260. Дю-Прель 212. Дюрбах 206. Дютшке 16.

**Е**вбея о-въ 168.

Евбулъ герой 214. Евдовсъ астр. 106. Евмениды 7. 31. 66. 78 сл. 85. 96 пр. 161. Евиолпиди (жреч. родъ) 50. 214. 223. Евмолиъ герой 9. 155. 213 сл. Еврипидъ поэтъ 256. 267. 271. 273. 277. 285. 297 cs. Европа (дочь Агенора) 171. Евфоріонъ ав. 298. Египеть 3. 189. 212. Είρήνη **богиня** 8. 133. Ексхирія 120. Елатея г. 49. Елафеболін пр. 147. 166. Елафеболіонъ м. цъ 109 пр. 110. 142. 147. 218, 296, 303 Елевсинія пр. 115 пр. 137, 161, 218 сл. 225. Έλευσίνιος Μ-ηъ 225. Елевсинъ г. 21. 35. 137. 142 сл. 152 сл. 155 сл. 161. 212 сл. 296. Έλευθέρια πρ. 163. 174. Έλεος 8. Елида 69. 80. 119 сл. 154 сл. 179. Еллада passim. Έμπουσα 7 пр. Ениш 34. Еннейское поле 174. 213 пр. Епидавріи пр. 219. Епидавръ г. 82. 161. 202. 219. Епиктета (гражданка о. Өеры) 250 пр. Епикуръ фил. 250 пр. Епимениль критскій 74. 79. Έπιτάφια πρ. 139. 250. Езихариъ поэтъ 187. 256. Ератосеенъ астр. 106. Еребъ 176. Еретрія г. 168. 263. Ерехеей герой 212. Ерехоейонъ 151. 153. Еригона 143. Ерида бог. 69. Ήριχοπαίος 231. Ерикъ гора 45. 174. Еринвів см. Евмениды. Ерихооній герой 35. 133. 143. 151. Ериоры г. 40. 51 пр. Έρωτίδεια πρ. 162. Ероть 5. 8. 133. 241. Epca 151. Етеобутады (жреч. родъ) 50. 152. Ефесь г. 23 пр. 24. 30 пр. 33. 172. Ехидна 6. **Ж**ебелевъ С. А. 206.

**Ж**ебелевъ С. А. 206. Жираръ И. 206. 292.

Вабвенія  $(A \dot{\eta} \theta \eta)$  ист. 205. Зауппе 162, 225. 239.

Зевсь 4 сл. 9. 19 сл. 25 сл. 31. 36. 38. 41 сл. 49. 52. 64. 69. 74. 77 сл. 82. 84. 96. 119 сл. 131 сл. 141 сл. 163. 167 сл. 177. 180. 185 сл. 188 сл. 204. 213. 221. 229 сл. 232 сл. 241.

Αίτναῖος 171. \*Αμμων 192.

Βασιλεύς 167. 204.

Βουλαῖος 47.

Γεωργός 142. έρχειος 240.

έφέστιος 240.

Καθάρσιος 77 сл. Κάριος 240.

ατήσιος 240.

Λαβραύνδιος 238.

Λαφύστιος 93.

Λύχαιος 22. 32 пр.

Μαιμάκτης 142.

Μειλίχιος 77 cs. 146.

Μοιραγέτης 196.

Νάιος 166. 190.

ξένιος 235. "Ολβιος 167.

'Ολόμπιος 14. 25. 30 пр. 38.85. 146 пр.

Όμαγύριος 156. 173.

őριος 19.

δραιος 69. 125.

Πολιάρχης 167.

Πολιεύς 153.

Σωτήρ 85. 153. 165. 167. "Υπατος 83.

φίλιος 20. 'Ωμάδιος 93.

Зелія г. 201. Земанъ 15. Зибелист 66.

фонг-Зибель 16, 136 пр. Зиттль 34. 40.

Зонтаг 251.

Зопиръ Гераклейскій 231.

Suchier 93.

Зплинскій Ө. Ф. 281.

**М**вановичъ 251. Идасъ герой 40. Иделерг 111. Идэйская пещера 230. Икарій гер. 143, Икарія демъ 256. 296. Икаръ о-въ 37. Иктинъ архит. 220. Илиссъ р. 146 пр. 218. Иливія богиня 244. Иліонъ 24 пр. Имбросъ о-въ 229. Иммерваръ 162.

'Ινάγια πρ. 171. Ино (Левковея) бог. 32. 162. 171. 203. Иномай гер. 121. Исагоръ ас. 240. Исида бог. 13. 86. 212. 238. Исемійскій праздинкъ 117 сл. 130. 161. Исемъ 31. 43. 117. 130. 'Ιταλικά πρ. 173. Италія 46. 173. 182. 207. 284. Ифигенія 93. Ифитъ царь 117. 119 сл. 124. Исака о-въ 17 пр. Исома гора 156. 'Ιθωμαῖα πρ. 152.

**■**агръ царь 230. **Гакине** пр. 158 сл. 171. Іакинеій м-цъ 159. Іакинов 159 сл. [аккъ 214, 215, 218, 219, 221, Iамба 213. 221. Іамиды (жр. родъ) 128. 179. 192. Ίερὰ χώμη 201. Ίερός Μ-ΠЪ 110. 169. 'Ιολάεια πρ. 163. Іозай гер. 127. 174. Іофонть с Софокла 298.

**не**абиры 157. 166. 168. 226 сл. Каверо 260. 270. Кавконъ герой 156 сл. Кайбель 249 пр. Καιρός 8. Калаврія о. 49. Калансь герой 97. Каллатія г. 51 пр. Каллинтерів пр. 150. Каллиппъ астр. 106. Каллироя ист. 242. Калліона муза 230. Калхантъ прориц. 178. 203. Карапант 188 пр. 191. 193. Καρνεάσιον ροπα 157. Καρνεάται 158. Карнея пр. 158 сл. 171. Καρνείος Μ-ηъ 158. Κάσμιλος καδυρъ 227. Кассотида ист. 190. 196. 198. Кастальскій источникъ 194. 198. Касторхись 241. Касторъ герой 97. Καταγώγια πρ. 174. Катана г. 174. Кауфманг 252. Кекропъ 132. 151. 214. 246. Келей 161. 213 сл. 220. 221. Кёлеръ Г. К. E. 167.

Кёлерь І. К. 208. Кёлерь У. 807 пр. Κήποι 152 Керамивъ (предм. Аспиъ) 133. 135. 249 сл. Керамъ герой 240. Керберъ песъ 84. 246. Керики (жреч. родъ) 50.60. Керикъ герой 214. Кёрме 148. 275. 307. Кёртинг 257. Кефисъ р. 220. Кибела богиня 8. 38. 172. Кизикъ г. 40. 51 пр. 58. 59. 172. Кивлады о-ва 168. 171. Киллена гора 156. Килоновцы 33. 79. 146. Кинеъ гора 26. Кипселиды 130. Кирена г. 171. 192. Кирка 77. Кирра г. 129. Киррейская равинна 128. Kupxiogs 281. Кихира г. 208. Кихрей герой 35. Kuus 103. Киевронъ гора 163. Кіана вст. 174. Кіанен г. 201. **Кл**авье 188. Кладей ручей 121. Кларъ г. 201. Клеоменъ царь Сп. 179. Клеоны г. 131. Клеострать астр. 106. Клисоенъ асинскій 240. 300. сикіонскій 161. Клитіады (жреч. родъ) 123. 179. Клодіцсь 111. Княдъ г. 173. Коліада мысь 140. Коллиньонг 16. Колинтъ демъ 296. Колотъ худ. 127. Колофонъ г. 201. Константинъ Великій 15. 43 пр. Ronue 229. Копандское озеро 86. Kopa 18. 21. 30. 31. 43. 69. 86. 140. 142. 156 cz. 172 cz. 211—225. 227. Кордесь 193. Κόρεια πρ. 173. Коретъ пастухъ 195. Коринеъ г. 70. 87. 130. 161. Κόροιβος 123. Корольковъ Д. Н. 220 пр. Коронея г. 162.

Kocma 62.

Косъ о-въ 51 пр. 171. 202. Котито богиня 237. Кратинъ поэтъ 276. Kpayse 62. 103. 128 cs. Крезъ дарь 40. 43. 78. 191. 192. 198 пр. 206. Крейзерь 46. 56. Крейцерь 15. 225. Криса г. 21. 194. Кристмань 188. Крить о-въ 74. 79. 189. 148 сл. 169. 171. 212. 213. 229. Kpuwe 251. Крониды 232 Κρόνια πр. 132. Кромом холить въ Олимпін 121. 125 пр. 154. Κρονιών μ-πτ 132. Кронъ богъ 5. 25. 31. 96 сл. 132. 154. 196. 204. 229, 232. Кротонъ г. 173. Kpysiycz 229. Ксанов рабъ 238. Ксерксъ царь 200. 231. К[ублицкій] 257. Кудрявцевъ 15. Кулаковскій Ю. А. 252. Куманудись 307 пр. Кумы г. 207. Kynepms 40. Куреты 166. 171. 226. 229. Курціусь 9. 46. 56. 128. 270. Курцъ 187.

**Лай** царь 178. Лакиній и. 173. Лаконика 158. 203. 208. Лаµі́а чудовище 7 пр. Лампсавъ г. 86. 172. Lasaulx 66. 72. 80. 193. Ласъ Герміонскій 231. Латышевъ 46. 51 пр. 90 пр. 111. 137. 167. 225. **Λάφρια πρ. 156,** Лебадія г. 163. 204. Le Bas 33 up. 162. Левкоеся см. Ино. Девитры г. 163. 181 пр. 191. 206. Леманъ А. 187. **Леманъ** Б. 56. **Лемносъ о-въ 82. 226. 229. 231.** Лендорфъ 103. Ленорманъ 220 пр. Ленэн пр. 58. 144 сл. 296 сл. 305. Λήναιον 144 ca. 147. Ληναιών Ν-ΠΈ 144. **Лерна г.** 161. Леросъ о-въ 44. Лесбъ о-въ 172.

Λῆσσα 161. 202. Лето бог. 31. 164. 196. Либонъ архит. 121. Ливія 174. 189. 192. Ликабеттъ гора 151. Λύκαια πρ. 155. Ликаонъ герой 93. Ликургъ аейнскій 91 пр. 220. 267. 278 пр. 299. немейскій (царь) 131. спартанскій 117. 119 сл. **Ликъ** герой 156. 178. Ликэйская гора 20. 22. 31. 93. 155. Лимбури-Бруверг 15. 212. Лимны въ Аоннахъ 31. Линдеръ 270. Линдъ г. 91. 170. Линъ 94. Junnepmz 56. Лисандръ сп. 228. *Лобект* 207 пр. 212. 223. 225. Ловрида 107. 166 Людерсь 239. Люперсольскій П. И. 199.

Maacs 234. Магнесія г. 40. Mayer 162. Македонія 76. 229. Малея м. 172. Маллъ г. 201. 203. Мальмбергъ 34. Мантинея г. 26. 40. 263. Манто прорицательница 201. Мараеонъ (побъда) 43. 90. 137. Мардоній полков. перс. 200. 206. Mapmá 56. Мартэнг 73. 144. Массалія г. 175. Мать боговъ 13. 36. 83. 121. 148. 167. 238 сл. Маурерг 23. Махаонъ герой 202. Мегалополь г. 5. 20. 156. 225. 263. Merapu r. 49. 58. 108. 161. 169. 203. 212, 256, Мегистій прориц. 179. Медея 77. Медуза 40. Меламподъ прориц. 179. 202. Меланиппъ герой 161. Мелеагръ герой 44. Меликертъ герой 31. 310. Мелита демъ 84. Менандръ поэтъ 256. Мессенія 40. 156 сл. 169. 225.

Метанира царица 213. Μετοίκια υρ. 132. Μὴν τύραννος 288. Μήτις 231. Метонъ астр. 106. Meursius 116. 225. Менапъ ан. 157. Mu 103, 128, Микала м. 171. 186. Миконъ о-въ 168. Милетъ г. 58. 172. 200 сл. Μινύεια π**р. 162**. Миній царь 163. Минотавръ 96. 139. 169. Миры (Моїраі) 196, 241. Мигилена г. 172, Миз аглись 46, 136. Мишель 162. Мищенко  $\theta$ .  $\Gamma$ . 187. Мнасистрать андан. 158. Мнемосипа бог. 85. де-Молинъ 23. Моммзенъ А. 111, 132 сл. 141 сл. 148. 154. 166. 199. 215 пр. 219 пр. 223 пр. 278 пр. Мопсъ 203. Mopû 15. Μορμώ 7 пр. Μορφεύς 177. Музи 31. 83. 85. 115 пр. 163. 196. 235. 251 пр. Мунихін пр. 148. Мунихіонъ и-цъ 110. 148. Мурръ 21. Μουσεία πp. 162. Мусэй 94. 178. 231. 233. Мэандръ р. 46, 201. Мэмактеріонъ м-цъ 110. 142. Мюллеръ А. 257. 260. 270. 275. 278 пр. 281. 285. 292. 296. 307. Мюллеръ Г. А. 137. Мюллеръ Г. Д. 16. Мюллеръ К. О. 197 пр. Мюллеръ К. Ф. 66. **Мюллеръ М.** 15. Мюллерь II. E. 211.

Мегистій прориц. 179.

Медея 77.

Медея 76.

Медамподъ прориц. 179. 202.

Меламподъ прориц. 179. 202.

Меламподъ перой 161.

Мелеагръ герой 44.

Мелектъ сътъ 168.

Мелита демъ 84.

Менандръ поэтъ 256.

Мессенія 40. 156 сл. 169. 225.

Метантніонъ м-цъ 110. 129, 136. 218.

Мядай пр. 166.

Наксъ о-въ 168.

Nathusius 251.

Невнодъ г. 173.

Небе 225.

Нейгейзерт 229.

Neckel 275.

Механа пл. 189. 250.

Немея г. 117.
Немейскій праздникь 117, 131.
Нерей 17.
Нерей 17.
Нерей 17.
Неронь имп. 199, 268.
Никимчик II. В. 278. 281, 307.
Никимскій А. В. 198 пр. 200.
Никій ас. 181 пр.
Нимфи 17. 85. 171, 173, 234, 241, 442.
Нисейская деревня 203.
Нисейскій лугь 213.
Новосадскій Н. И. 40, 212 пр. 219 пр. 224, 225, 229.
Ночь 177. 203, 232.
Нямельсбаха 15.

**Фвербек**ъ 16. Оветтъ-Бено 59. Одельберг 162, Одиссей герой 98. 176, 185. 206. Oehmichen 257. 260. Океаниды 213. Оленъ 94. Олертъ 16. Олимпіады (літосчисленіе) 111. 123 сл. 127. 129 ca. 'Ολυμπίεια πρ. 149. Олимпійскій праздникъ 97, 111, 115. 117-128, 129, 131, 154. Одимиія 5. 8. 20. 25. 30 пр. 35. 40 сд. 82. 98. 101. 111. 117 ca. 129, 154 ca. 192. Олимпъ гора 17. 121. 213. Ольвія г. 58. 167. 247. Όμάριον (роща) 156. Ομολετ (Homolle) 22 пр. 46. 169 пр. Όμόνοια 8. Ономакрить ав. 231. Онхесть г. 162. Ордынскій 257. 289. 291. 295. "Öpxos 69. Оропъ г. 202. Орфей Кротонскій 231. Орфей мие. поэть 40. 94. 161. 230 сл. Орхоменъ г. аркадскій 24. 49 пр. 256. беотійскій 5. 45. 162. Осиридъ богъ 232 пр. Оссулье (Haussoullier) 166. 201. Остермань 62. Осхофоріи пр. 83. 138 сл. Ommi 73. Офельтъ герой 131.

**Ш**абст 187, 188. Павлуцкій Г. Г. 34. 261 пр. 275. Падлантій г. 5. Падэмонъ герой 70. 130.

Παμβοιώτια πρ. 162. Παμβοιώτιος μ-πε 110, 162. **Πамяти ист.** (Μνήμη) 205. Памфъ 94. Панамъ м-цъ 110. 131. Παναιτωλικά πρ. 166. Панасенен пр. 133-136. 142. 147. 223. Πάνδια πρ. 147. Пандіонъ герой 143. 156. Пандроса бог. 151. Πανιώνια πρ. 171. Пантивацой г. 167. Панъ богъ 17. 167. 234. Парландъ 34. Парнасъ гора 17 пр. 128. 164. 194. Паросъ о въ 168. Ilapmeŭ 193. Παρθένεια пр. 167. Παρθένιος μ-μъ 121. Пареенонъ кр. 28. 30. 121. 136. 153. Пареенова спрена 173. Пасифая богиня 203. Патары г. 201. Патрокиъ герой 98. 248. Патры г. 49. 86. 156. Паули 16. Пафъ г. 174. Πεδαγείτνοος Μ- ΕΤ 137. Пелей герой 97. Педлена г. 40. 54. 69. Πελώρια πρ. 166 Пенелопа 176. 185 Пелопоннесъ 119. 137. 154 сл. 194. 225. Пелопъ герой 40. 117 пр. 155 сл. Пергамъ г. 22 пр. 58. 202. Первых 106. 134. 150. 220, 303. Перро 162. Персефона см. Кора. Hemasiyes 111. Петерсень 137. 212. 241. Петискусь 16. Пиндаръ поэтъ 127. Пирисой герой 121. Πειραία πρ. 143. Пирэй г. 134. 143. 153. 219. 238. 249. 263. 296. 302. Писатида 119. Писистратиды 179. 231. Писистрать 30 пр. 75. 133 сл. Пинагоренцы 232. Писагоръ фил. 65. 230. Πυθιάς 164. Пиени пр. 97. 117 пр. 128 сл. 161. 164. Пиоія 190. 196 сл. Писонъ 74. 128. 130. 164, 194. Пиθο (Πειθώ) богиня 241. Піаненсім пр. 138 сл. 150.

Піанепсіонъ м-цъ 83. 110. 135. 138. 218.

Платонъ фил. 72. Платэн г. 43. 163. 184 пр. 196. Плевъ 16. Плеяды 149. Плинтеріи нр. 115. 150. 168. Плистъ р. 194. Плутархъ пис. 163. 197 сл. 206. Плутонъ богъ 173. 203. 212 сл. 221. Плутосъ 214. Пниксъ холмъ 265. 272. Побыв (Nixy) 8. 30. 121. Подалирій герой 202. Поландъ 239. Полидевкъ герой 97. Поликаонъ герой 156. Поликсена 93. Полиникъ герой 71. Поллакъ 103. Помтовъ 199. **Помяловскій И. В. 73. 239.** Ποσίδεια πρ. 168. Посидеонъ м-цъ 110. 142. 296. Посидонъ 3. 5. 7. 17. 26. 28. 31. 37. 40. 43. 49. 85 сл. 92. 114. 130 сл. 152. 158. 161. 162 сл. 166. 168. 171 сл. 182. 196. Πόθος 8. Праксіергиды (жреч. родъ) 150. Праксій худ. 196. Пракситель худ. 23 пр. Пратинъ поэть 256. Преллеръ 16. 199. 220 пр. 225. Preuss 163. Пріапъ богъ 86. 172. Пріена г. 58. Променей 81. 99. 182. 240. Προμήθια πρ. 142. Протагоръ фил. 11. Протей 7. Πρωτογόνος 231. фонъ-Проттъ 148. 154. Псофида г. 263. Πτώια πρ. 162. Пургольдъ 128. Пухштейнг 128. Пэоній худ. 121.

Редлих 111. Reinach S. 34. 40. 103. Реймерт 188. 'Рыто! 21. Реймель 15. Реймель 46. 103. 257. 261. Рёль 43 пр. 247 пр. Рея бог. 5. 13. 17. 25. 31. 96. 114. 229. 232. де-Риддерт 252. Ринкъ 15. 116. 212. Piov мысь 166. Poберть 154. Poбіу 15. Pode 154. 251. 303. Podect 0-вь 5. 86. 91. 170. 288. Poccoax 251. Poccu 206. Powept 16. Pyбензонь 212. 220 пр.

Сабазій б. 237. Саламинъ о-въ 35. 43. 148. Самосъ о-въ 5. 21. 30 пр. 44. 58. 169. Самоорана о-въ 33, 58, 168, 226 сл. Санергъ богъ 167. Сатиры 234. 253 сл. Σεβαστά πρ. 173. Сегеста г. 59. Селевкія г. 201. Селлы 189. Семела 96. 165. . Σεπτήριον πρ. 164. Серапидъ богъ 13. 238. Сивахъ оаз. 192. Сивиллы 178. 190. Свијонъ г. 31. 52. 82. 161. 263. Силенъ 270. 287. 291. Симонидъ поэтъ 127. Συνοικέσια или Συνοίκια πρ. 132. (пинопа г. 51 пр. Сиракусы г. 45. 52. 174. 181 пр. Сиревы 6. Сиръ о-въ 168. Сифиъ о-въ 58. Сицилія о-въ 45. 173. 256. Скалигеръ 111. Скилла 6. Σχ ρον 152. Скирофоріи пр. 151 сл. Скирофоріонъ м-цъ 110. 151 сл. 159. Скиръ о-въ 40. 139. Σμίνθια πρ. 170. Смарна г. 193, 201. Соколовъ Ө. Ө. 198 пр. Сократъ 5. 11. 18. 64. 70. 86. 94. 169. 291 пр. Солонъ 67. 74. 79. 106. 128. 141. 236. 247 сл. Солице см. Геліосъ. Сонъ ("Үпчос) 177. Сосинолидъ герой 35. 69. 155. Сотеріи пр. 165. Софовль поэть 256. 267. 272. 275 сл. 281 сл. 291. 298 сл. Софокаъ младшій 298. Спарта г. 10. 26. 37. 38. 40. 59. 67. 71. 82. 86 сл. 108. 120. 156 сл. 179. 248 сл. Спивоаръ архит. 195.

Етήчіа пр. 140. Стесихорь поэть 94. Стиксь р. 68. Стимфаль г. 156. Страшкевичь 15. Суній м. 25. 43. Схинунтская бухта 130. Сомпъ-Кроа 211. 225. Сосарія (имя Елевсина) 208.

Ταυρια πρ. 172. Ταυροκαθάψια πρ. 166. Танагра г. 60. Танандъ г. 167. 238. Танталь 93. Тарантъ г. 14. 114. 173. Татарскій 15. Тегея г. 31, 32 пр. 40, 49, 155. Теламонъ герой 97. Темпейская долина 24. 74. 129. 164. 194. Теносъ о-въ 168. Теосъ г. 33 пр. 67. Tënферъ 56. 154. 225. Тиберій имп. 33. Tune 15. Тильфуса ист. 207. Тимолеонтъ 5. Тимэй пис. 111. Тиресій прориц. 181 пр. 201. 207. Тифонъ 194. Тихоновичь II. B. 257. Тлеполемъ герой 170. Томы г. 51 пр. Τόνεια πρ. 170. Tpeŭ 128. Трикка г. 202. Τρίποδες (улица въ Авинахъ) 44. Триптолемъ герой 213 сл. 222. Tpionin 173. Троада обл. 201. Τροφώνια πρ. 163. Трофоній 24. 26. 84. 194. 204 сл. Троя г. 51. Тэйлорг 212. Тэнарін пр. 158. Тэнаръ м. 158. 208.

Уваров пр. С. С. 225. Узенеръ 15. 111. Укертъ 16. Унгеръ 111. 131. 132. Ураниды 232. Уранъ 231.

Φαδερτ 103. Φαδρυμίνος 260. Φασελίνος 111. Φαιδριάδες πέτραι 194. Фалеръ (демъ) 138. 140. 151. Фанагорія г. 167. Фанетъ 231. Φάντασος 177. Farnell 15. Фары г. 45. 186. 192. Феда бог. 194. Федде 103. Φήμη 8. Феней г. 155. 225. Φερρεφάττια πр. 172. Фёрстерг 34. 128. Фигалія г. 156. Фидій худ. 38. 121. 136. Филемонъ поэтъ 256. Φιλία 8. Филіось 225. Филиппъ II-й 199. Филиппъ V-й 5. 221. Фирордтъ 66. Фиталиды (жреч. родъ) 139. Фишеръ 270. Флахъ 103. Флашт 120 пр. Фліунть г. 40. 161. 225. Флія (демъ) 296. Floralia np. 175. Φοβήτωρ 177. Φόβος 8. Фокида 45. 107. 166. 194. Фокэя г. 71. Фридлибъ 187. Фридлендерг 239. Фриникъ поэтъ 256. 290. фонъ-Фритце 93, Фрицие 148. Фукаръ 44 пр. 46. 142 пр. 162. 199. 225. 237. 239. Фэдо (Faydeau) 251. Фэдръ архонтъ ас. 268. 264.

**Ж**алкедонъ г. 51. 58. 59. Χαλχεῖα πρ. 142. Χαριτήσια пр. 162. Харила пр. 165. Хариты 5. Харонъ 246. Херсонесъ (Таврическій) 58.69 пр. 71 пр. 167. Хіосъ о-въ 51 пр. 58. Химэра 16. Хириль поэть 256. 289. Хрисанов арх. 15. Хрисиппъ фил. 6. Хрисъ жрецъ 24 пр. 54. Хэронея г. 32. 45. 243. 263. Χθόνια np. 102 np.

**Щ**ибарт 73. 239. Цимант 46.

прамонарт 260. Chaillet 251. Швальбе 103. Шеллинг 229. *Шёман*ъ 15. *Шёнборнъ* 188. 199. Шереръ 128. *Шестаковъ С. П.* 261 пр. Шисслингъ 103. Шмидтъ А. 111, 141 пр. Шмидтъ Б. 73, Шмидтъ Г. М. 103. Шмидтъ О. 93. фанъ-Штегеренъ 116. Штегерь 187. Штенгель 15. 93. 154. 184 пр. 252. Штифельгагень 199. Штолль 16. Штракъ 260. 267. *Штур*г 15. Штюцле 193. Шульце 15. Шюреръ 167.

## **П**укаревъ А. Н. 227 пр.

Эакиды 10.
Эантъ герой 43. 96. 148.
Этей царь 156.
Этій г. 31. 49. 156.
Этина о-въ 10. 25. 161.
Этира г. 49.
Этосиотамы 181 пр.
Эксона демъ 296.
Эмманюель 103.
Энихольнь 144.
Эсхилъ поэтъ 182. 256. 267. 271 сл.
275. 277. 281. 285. 290. 295 сл.
Эсхинъ пор. 237.
Этолія 166.

**НО**ліанъ ими. 119. 191. ;

Юліусь 270. Юргевичь В. Н. 162.

**Ш**сонъ герой 77.

**Оракія 3. 46.** 

**Θ**αύλια πρ. 173. Өавлонилы (жреч. родъ) 153. **Өаламы г.** 203. **Өалетъ** поэтъ 160. θαλλώ for. 138. Θαλύσια πρ. 171. Өаргелін пр. 83, 149, 175. **Өаргеліонъ м-цъ** 110. 149. Өеано жрица 24 пр. 51. Өельпуса г. 156. Өемида богиня 194. Өемистокаъ ав. 266. Өеогамін пр. 144. 173. Θεοδαίσια πρ. 168. 171. Өеодосій имп. 111. 119. 191. 199. Θεοίνια **πρ. 142.** Өеоклименъ прориц. 176. Θεοξένια πp. 164. Θεοξένιος Μ-μъ 110. 164. Θεοφάνια πρ. 164. Өера о-въ 171. 250 пр. 288. Өераменъ ае. 33. Θερμιακή πανήγυρις 173. Θερμοπилы 160. 179. Өермъ г. 166. Θησεῖα πρ. 139. Өесей герой 40. 97. 114. 117 пр. 130. 132 сл. 139. 148. 169. Өесмофорін пр. 32. 139 сл. 162. 172. 174. Өеспидъ портъ 256. 275. 285. 289. Өеспін г. 5. 37. 162. Өеспротія обл. 189. 208. Өессалія 17. 107. 129. 166. 194. 208. Өнвы беот. 37. 40. 49. 52. 84. 163. 186. 193. 200. 202. 227. - егип. 189. θυῖα πρ. 155. 234. Өимбра г. 201. Өирея 160. Өорикъ демъ 143. 296.

## II. УКАЗАТЕЛЬ ГРЕЧЕСКИХЪ СЛОВЪ И ВЫРАЖЕНІЙ.

"Αβατα (τεμένη) 20. άγαλμα 38 cs. άγένειοι 98. 133. άγητής 158. άγορά 239. πλήθουσα 109. άγρηνόν (πιατье) 286. άγυρμός 219. άγων Δώριος 173. πάτριος 142. άγῶνες 97. 129. 276. άργυρῖται 98. γυμνικοί 97. 129. εὐανδρίας 133. 136 μρ. 139. θεματιχοί 98. ίππιαοί 97, 124, 129. στεφανίται 98. 129. χρηματίται 98. 129. άγωνοθέτης 301. άδηφάγοι (ἴπποι) 101. 184. ἄδυτον 24 πρ. 31. 70. 164. 195 сл. ἀείσιτοι 53. άετός или άέτωμα 28. άθλα 98. άθλοθέται 134. αίγη 288. αίθήρ 231. αίωραι 143. 274. άκονιτὶ (νίκη) 127. άχοντισμός 100. άχροθίνια 43. αχρωτήρια 28. άλαδε μύσται 219. άλείφεσθαι 100. Αλιασταί 236. άλμα 99. άλσος 20.

άλτῆρες 99. ἀλύται 125.

άλυτάρχης 125. αμιλλα νεῶν 134. άμφιδρόμια 244. άμφιθαλείς (παίδες) 60. 127. 138. άμφίπολος 52. άμφιφώντες 84. 148. άναβασμοί 122. άναβάται 99. άναγχοφαγία 126. άνάθεσις 51. άναθήματα 38. 41. 44. 81. άνακαλυπτήρια 243. άναλήμματα (Βъ театрѣ) 264. άνάπηρα (ζῶα) 87. άναπιέσματα (**въ театрѣ) 274.** άναρᾶσθαι 68. ονάρρυσις 141. άνδρεία τῶν συγγενῶν 251 πρ. άνδρες 133. 139. ἄνοδος 140. άντιχόρια 284. άξιε ταῦρε (припѣвъ) 155. απαργαί 46. 83. άπενιαυτισμός 78. άπεύχεσθαι 68. ἀπήνη 101. 124. ἀπλῶς θυόμενα 91. ἀποβάται 99. ἀποθέωσις 251. ἀπορραντήρια 25. απόρρητα, τα 222. άποφράδες ήμέραι 114. 145. 150. 197. άραί 66. άρδάνιον 74. 246. άρεστήρια 91. άριστεροστάται 282. άρχτεία 245. άρχτοι 148.

άρμα 101.

**ἄρμα πώλων 101. 124.** τέλειον 124. άρρηφόροι 60. 135. 152. άρχερανισταί 238. άρχεσθαι ἀφ' Έστίας 64. άρχηγὸς τῶν θυιάδων 165. άρχιερεύς 55. άρχιθεωρία 169. άρχιθέωροι 103. άρχιθιασίται 238. άσεβεια 5. 210. 'Ασκληπιασταί 236. άσχωλιασμός 143. άσπὶς έξ Αργους 161. ἀστράγαλοι 191. άσυλα 32 cm. Ατταλισταί 236. αὐληταί 61. αὐλός 129. 279. αὐλφδία 129. άφηρωίζειν 10. άφοσιοῦσθαι 68. 'Αφροδισιασταί 236. άψίδες 265.

Βάθρον 29. 264. βαλβίς 99. Βασίλαι 154. βασιλεύς 57. 171. βασιλίδες 54. βασίλισσα | 58. **145**. βατήρ 99. βατραχίς (πлатье) 286. βέβηλον, τό 25. βίος 'Ορφικός 233. βοσχήματα ίερά 44. βουθυσία 123. βουθυτεῖν 86. Βουχολείον 145. βούτης 153. βουτύπος 153. βουφόνος 153. βρέτας 170. βωμός 21.

— κεράτινος 22.— μέγας 23 πρ.

Γαλαθηνα (ζῶα) 187. γαλαξία 148. γαμηλία 141. 248. γαμοδαίσια 242. γάμον έστιᾶν 242. γενέθλια 245. γενέσια 250. γέρα 58. γέρανος (πιπεκα) 96. 169. — (машина) 274. γεραραί 145.
γέροντες (маски) 291, 292.
γεφορισμοί 220.
γῆ σχιράς 152.
γνώμων 109.
γραμμαί (υυ ορχοστρά) 285.
γομνασιάρχαι 239.
γοναϊχες (маски) 291, 292.

**Δ**φδούχος 55. 215. δαδουχούσα 215. δαειρίτης 215. δαίμονες 7. δαιτρός 158. δαφναφόρος 52. δαφνηφορία 164. δειχνύναι τὰ ἱερά 222. δειπνοφόροι 138. δεισιδαιμονία 6. δείλη 109. δέχα, οί (въ Анданін) 157. δεχάτη 43. δενδροφορίαι 102. δεξιοστάται μπη δεξιόστοιγοι 282. δερματικόν, τό 90. 133. 149. 153. 219. δευτεραγωνιστής 276. δημοθοινία 90. δήμοι 255. διάγραμμα анд. мистерій 157. διαζώματα 264. 268. διάθεσις 275. δίαυλος СΜ. δρόμος. διδασχαλίαι 306. διδάσχειν τὸ δρᾶμα 298. διθύραμβος 94. 253. δίχαι έρανιχαί 285. Διὸς ἄντρον 229. — χώδιον 77. 216. διοσημίαι 181. δίσχος 99. διγορία 284. δοχιμασία 125. δολιχοδρόμοι 99. δόλιχος см. δρόμος. δόρπεια 141. δορυφορήματα 277. δούλοι (маски) 292. δρᾶμα 253. σατυριχόν **255**.

δρόμος 98. 123. — δίαυλος 98. 123. 138. — δόλιχος 99. 123. 133.

ἵππων τελείων 124. όπλιτῶν 99. 124.

δρώμενα, τά 221. 229. 253. δωδεκάθεον 5. 127. δωδεκαίς 91.

'Εγγύησις 243. έγχοίμησις 201. έγχώμια 94. έδος 29. 39. 150. έδραι 264. έδώλια 264. έθελονταί ΒΈ χορά 300. είδωλον 177. Είχαδεῖς 237. είχάς 107. είρεσιώνη 138. εἰσάγειν τὴν γυναῖχα 248. Έχαταῖα 19. 240. Έχατης δεῖπνα 114. έχατόμβη 91. 136. εκεχειρία 61. 115. 119. 218. έχχύχλημα 273. έχπίπτειν 296. έχφορά 246. έλλανοδίχαι 124. Έλλανοδικαιών 125. έμβάτης 287. έμβόλιμοι επ. μήνες. έμμέλεια 284. έμπυρομαντεία 182. έναγίσματα 247. ενη καὶ νέα (ήμέρα) 107. 142. ένθεοι, οί 176. ένθουσιώντες, οί 176. ένναετηρίς 128. έννεαχαιδεχαετηρίς 106. έξάρχων 253. έξηγηταί 3. 123. έξορχεῖσθαι 211. έξώστρα 273. έορταί 13. 112 сπ. έπαινος 62. έπαραί 66. έπαύλια 243. έπεισόδια 283. έπίβδα 141. έπιβώμιος 215. έπίδειξις 118. έπὶ δέχα (ήμέραι) 107. ἐπιδέχατον, τό 43. ἐπιθαλάμια 242. έπίθημα 155. έπιθυμιάτορες 61. έπιμεληταί 59. 150. μυστηρίων 214. έπιμήνιοι 59. 251 пр. έπιπάροδος 283. έπιστάται 59. 216. έπιτάφια 250. ἐπόπται 221. 228. ἐποπτεία 216. έπφδαί 68.

έρανισταί 235.

**ἔρανοι 235 c.s.** έργαστίναι 135. ёрхос 25. Ерµаг въ Лебадін 205. εσπερος 109. εσσίνες 172. έστία 39. 196. 239. χοινή 4. έστίασις 90. έσχάραι 22 πр. 23. 84. εὐανδρία 133. 139. εύημερείν 296. εὐοῖ σαβοῖ (καμκъ) 237. εύοπλία 139. Εύπατορισταί 236. εὐσέβεια 6. εύφημέα 61. 89. 92. εύχή 62. έφεδρος 126. 197. έψησις τῶν ὀσπρίων 138. έώρημα 274. Ζάχοροι 60. Zãvec въ Олимпін 125 пр. ζεῦγος 101. άδηφάγον 134. όνιχόν 101. πολεμιστήριον 134. πομπικόν 134. — πωλικόν 134. ζημία 140. ζυγά 282 сπ. ζωναι въ театръ 264. Ήγεμών χοροῦ 282. ήγητηρία 151. ήμεραι ἀποφράδες см. ἀποφράδες. – έξαιρέσιμοι 106. μυστηριώτιδες 220. ημίθεοι 9. ήμίονοι 101. ήμιχόρια 284. ήπαρ 183. ήρωες 9 сл. ήρῷον 251 πρ. Θάλαμος 242. θαλλοφορίαι 102. θαλλοφόροι 135. θαυματοποιοί 266. θέα 264. θεαί σεμναί 7. θεάματα 211. θεαταί 263. θέατρον 257. 263 **c.s.** θε ετροπῶλαι, θε ατρῶναι 301. θεηχόλοι 122.

θεῖον (**божество**) 7.

```
θεῖον (chpa) 76.
θεοί άγνωστοι 5.
       άγοραῖοι 19.
   — άγυιεῖς 19.
       άποτροπαίοι 75.
        βουλαΐοι 19.
       γαμήλιοι 241.
        έπίγειοι 16.
       ερχειοι 19 εφεστιοι
       χαθαροί 5.
       ατήσιοι 19.
        μύχιοι 19. 240.
       Όλομπιοι 16. 146.
       όμοβώμιοι 23.
       πάρεδροι 31.
       πολιούγοι 19.
       σύμβωμοι 23.
       σύνναοι
σύνοικοι 31.
       τέλειοι 241.
   — χθόνιοι 16.
θεόληπτοι, οί 176.
θεολογείον (машина) 274.
θεομορίαι 89.
θεοξένια 91.
Θεοξενιασταί 236.
θεοπρόπια 176.
θεοπρόποι 197.
θεὸς ἀγαθός 5.
   — ὕψιστος 167.

 – ἀπὸ μηγανῆς 274.

θεράποντες (маски) 291.
θεώ (τὼ) 69. 212.
θεωρητήριχ 264.
θεωρία 103. 135. 169.
θεωρικά, τά 302.
θεωροί 118.
θήχη 218.
θήραιον (шлатье) 287.
θησαυρο: 30 πρ. 42. 121.
васо: 235 сл.
θιασώται 235.
воглариостріа въ Анданіи 158.
θοίνη γαμική 242.
θόρυβο: въ театръ 295.
θρήνοι 247.
θριγκός 23.
θρονισμός 217.
θρόνο: 264.
θυιάδες 165.
θύματα ἐπιχώρια 146.
θυμέλη 262.
θυμιατήρια 23.
θύος 85.
θυοσχόοι 182.
θυρωρός 243.
θυσίαι 58. 81.
```

θυσίαι δημοτελεῖς 90. θύται 61. θῶχος ὀρνιθοσχόπος 180. 'Ιαχχαγωγός 215. 219. ίδρυσις 39. ίερά, τά 10. 184. — ἄκαπνα, ἄπυρα 83.— τέλεια 87. ίερα βουλή 223: όδός 220. ίεραπόλοι 52. 59. ιεράρχαι 59. ίεραθλαι 61. ієреїς **47** сл. ίέρη въ Εφесь 172. ίεροβοτάνη 76. ίερόδουλοι 45. 61. 174. ίεροθύται 59. ίεροι въ Анданін 157. ιεροχήρυξ 61. 145. 215. ίερομηνία 115. ίερομνήμονες 52. 59. ίερον δείπνον 157. ίερονόμοι 59. ίεροποιοί 59. 136. 153. 216. 239. ίερὸς γάμος 144. λόγος 226. 233. ίεροσχοπία 182. ίεροσυλία 11. ίεροταμίαι 59. ίεροφάντης 55. 214. ίερόφαντις 215. ίεροφόροι 61. ίεροφύλαχες 59. ίερωνυμία 55. ίερώσυνα 53. 84. 90. ίχέται 32. ίχετηρία 65. 148. ίπρία 258. 264. ίμάντες 100. ίμάτια 286. ίξαλη 288. ίουλος 95. ίπποδρόμος 101. ίπποι 101. ίσταμένου μηνός ήμέραι 107. Καθάρσια ππι καθάρματα 77. 304. χάθαρσις 73. χαθέδρα 264. хав' ё́уа (вступленіе жора) 283. παλλιγένεια 140. χαλλιερείν 184. **πάλπη 101. χαλύπτρα 242. 286.** κανηφόροι 60. 135. καταβλήματα 275.

χατάδεσμοι 68. παταλογή 279. χατανίπτης 150. χατάποσις Φάνητος 232. πατάραι 66. πατάρχεσθαι 89. παταχύσματα 242. κεῖσθαι εν βορβόρω 209. 233. **χέλης 101. 124. 134.** χενοτάφια 249. περατών (βωμός) 22. περκίδες 264. 269. 291 πp. **χέρνη 83. χήρυχες 61. 215.** χηρύχειον 286. χιθαρισταί 134. χιθαρφδοί 134. πιστοφόρος 216. αλεψύδρα 111. **χληδόνες 185. 192.** αληρομαντεία 186. αλίμακες χαρώνειοι 274. **αλίνη 246. αλινίς 242.** αλώζειν 295. ανίση 81. χόθορνος 287. хοίης (жредъ) 228. хоїйом (въ театрв) 263. χοινοβωμία 272. хόλπωμα (платье) 286. χομμο: 283. χονίστρα 262. χοραγωγός 218. χόρδαξ 284. πορυφαίος 282. πότινος 127. χόσμησις τῆς τραπέζης 164. χούρειον (жертвопр.) 141. χουρεώτις (ημέρα) 141. χουροτρόφος 216. χρασπεδίται 282. πρεανομία 90. 136. 161. κρηπίδες 288. χρηπίδωμα 27. χρίσις ύποχριτῶν 278. **πρόκαι** 221. χροτείν, χρότος 295. χυχεών 221. χωμάζειν 255. **χώμη 255.** αῶμοι 147. 255. χωμωδία 255 сл. χωμωδοί 255.

Λαμπαδοδρομία 58. 99. 133. 189. 142. λάρναξ 248. λαυροστάται 282. λήπυθοι 246. 249. λιβανομαντεία 183. λίθοι αργοί 37. λίθος περαυνίας 230. λιπνοφόρος 216. λοβοί 184. λογείον 261. λουτρίδες 150. λουτροφόρος 52. 242. λύματα 77.

Μάγειροι 61. 123. μάζαι 83 μαντεία, ή 176. 178. μαντεῖα, τά 188. μάντεις 47, 122. μαντιχή 176. – ἀπὸ κληδόνος 192. — ἄτεχνος, ἔντεχνος 176. μαστιγοφόροι 125. μεγάβυζοι 172. μεγάλαι θεαί 156. μέγαρον 31. μείλιατρα 77. μειλίχη 100. μεῖον, τό 141. μέλη όσχοφοριακά 189. μελίχρατον 84. 247. μελίσπονδα 84. μελιτοῦττα 84. 246. μελλιέρη 172. μερίδας διανέμειν 90. μέρος (въ театрѣ) 264. μέσαι νύχτες 109. μεσημβρία 109. μεσούντος (μηνός ήμέραι) 107. μετάστασις (τοῦ χοροῦ) 283. μετ' εἰχάδας (ἡμέραι) 107 πρ. μετεχέχειρον 123. μῆλον Κυδώνιον 242. μήν πρῶτος etc. 108. μήνες χοίλοι μ πλήρεις 107. - ἐμβόλιμοι 105. μηρία 89. μηχανή 274. μιαραί ήμέραι см. ἀποφράδες... μίτρα 286. μνημα 248. μνημείον 248. μονφδία 279. μορίαι 134. μορμολυχεία 7 πр. μουσείον 251 пр. μύησις 210. — ἀφ' έστίας 217. 245. μύρμηξ 100.

μυσταγωγός 216.

μύσται 42. 216. 228.

μύσται εὐσεβεῖς 228. μυστήρια 208. 218. μυστηριώτιδες cm. ήμέραι.

Ναΐσκος 29. ναοποιοί (ναποΐαι, νεωποΐαι, νεωποιοί) 59. ναός 28 ca.

- ἀμφιπρόστυλος 28.— δεκάστυλος и пр. 28.
- διπλοῦς 31.— δίπτερος 28.
- ἐν παραστάσι 27.
- περίπτερος 28. 121.
  - περίστυλος 28.
- πρόστυλος 27.ψευδοδίπτερος 28.
- ψευδοπερίπτερος 28.
   νεανίσκοι (маски) 291. 292.
   νεβρίς 286. 288.

νεπρομαντεία 206. νεπροφόροι 246.

νεωχόροι 14. 60. νηστεία 140.

νηφάλια, τά 78. 84. νόμος 95. 129. νομοφύλαχες 125. 151. νουμηνία 107.

Νουμηνιασταί 237. νυμφαγωγός 242. νυμφεύτρια 242. νύμφη 241.

νυμφίος 241. νυχθήμερον 109.

Εόανα 38.167. ξυλεύς 123. ξύλον **cm**. πρῶτον.

"Ογκος 287. 290. οικιστής 9. 249. οίχοσκοπική 186. οίχουρός όφις 35. οινόπται 141. οινόσπονδα 84. οίνοχόοι 61. οίωνιστική 180. οιωνοπόλοι 176. οίωνός 180. οίωνοσχοπείον 180. οίωνοσχοπία 180. όχρίβας 287. όχταετηρίς 106. όλαί 89. όλόχαυστα 92. όλοχαυτώματα 92. όλολυγή 89. όμογάλαχτες 236 πр.

όμφαλός (τῆς γῆς) 196. όνειροχριτιχή 178. ονειροπόλοι 176. όπισθόδομος 29. όπλιτοδρόμοι 99. όπλομαχία 98. οπτήρια 237. όργάς (γη) 21. όργεῶνες 235 сл. όργια 208. 233. ὄρθρος 109. **ὄρχια τέμνειν 70.** δρχος 66 ca. όρνις 180. δροι 19. Όρφεοτελεσταί 234. Όρφικο 230 cx. όρχήστρα 262. 284. όσιοι 164. 197. όσχοι επ. ώσχοι. ούλαί μημ ούλογύται 89. ούπιγγος 95.

Παγκράτιον 98. 100. 123. 133. παιάνες 95. παίδες 133. 139. παῖς (сынъ Кабира) 227. παλάθη σύχων 151. πάλη 100. 123. 133. παναγεῖς 215. Παναθηναισταί 236. πανηγύρεις 102. 166. παννυχίς 133, 136. πανσπερμία 146. παράβασις 283. παραχαταλογή 279. παρανύμφιος 242. παράπηχυ (платье) 286. παράσιτοι 61. παρασχήνια 262. 267. παραστάδες 27. παραστάται 282. παραχορήγημα 276. 277. παρδάλη ύφασμένη 288. παριέρη 172. πάροδοι 262, 265. πάροδος (πέκετε χορα) 283. πάροχος 242. παρυφαί 286. πάταιχοι 226. πατέρες συνόδων 288. πέλειαι 190. πέμματα 83. 146. πένταθλον 98. 100. 123. 133. πεντετηρίς 121. 129. 133. 149. πέπλος 80. 135. 142. περίαχτοι 274. περίβολος 25. 217.

1

περίδειπνον 247. περιηγηταί 198. περιθείωσις 80. περίχρανον 290. περιοδονίχαι 131. περιρραντήρια 25. 76. περισχυλαχισμός 76 пр. περιστερεών 76. περιστίαρχος 80. 304. περισγοίνισμα 23. πέτρωμα 155. πηδάλιον 76 πρ. πιθοιγία 144. πίνακες 260. 268. πίναξ τῆς νίκης 300. πλημοχόαι 222. πλυντρίδες 150. ποιχίλον (платье) 286. πομπή 102. 135. 137. 147. πόπανα 83. προάγων 303. προαναφώνησις 304. προαύλια 96. 241. προγάμια 241. προγαστρίδια 287. πρόδομος 27. 29. προεδρία 53. 264. προεισόδιον 304. πρόθεσις 246. προθεσμία 124. πρόθυσις 122. πρόλογος 256. προμαντεία 197. πρόμαντις 190. 200. 201. πρόναος 27. 29. προνήιον 29. προνόμια 96. προοίμια 96. πρόρρησις 219. προσχήνιον 260 сл. 267. προσχύνησις 65. προσόδια 95. 102. προστάτης 45. προστερνίδια 287. πρόσωπα 289. — ἔχσχευα 291. — χωφά 277. προσωπεῖα 289. προτέλεια 241.

— χωφά 277.
προσωπεῖα 289.
προτέλεια 241.
προτένθαι 141.
προφήτης 192, 197.
προφήτιδες 190.
προχύται 89.
προτανεῖον 19.
πρωί (часть дня) 109.
πρωταγωνιστής 276.
πρῶτον ξόλον 264.
πταρμός 186.

πτερνοχοπεῖν 295. πύανα 138 πρ. πυανόψια 83. πυγμή 100. 123, 133. Πύθιοι 179. πυρά 248. πυρρίχη 97. 133. 230. πυρρίχισταί 136 πρ. πυρφόροι 52. 216. πώλοι 101. 12.4

'Ραβδούχοι **или ραβδοφόροι 125. 294. 302.** ρήσις 256.

Σαραπιασταί 236. Σειληνός (маска) 291. σέλινον 131. σηχός 26. 29. μυστικός 30. σημα 248. σησαμίδες 242. σίγμα 262. σίχιννις 284. σχάμμα 99. σχευοποιοί 290. σχεῦος βεμβιχῶδες 222. σχηνή 257. 260 cm. σχηνογραφία 272. σχιάδες 158. σχίλλα 76. σχίρον 151. σορός 248. σπαραγμός 221. σπλάγχνα 90. σπονδαί 70. 84. σπονδαῦλαι 61. 123. σπονδοφόροι 120, 123, 215. σποράδην (вступленіе хора) 283. στάδιον 98. 133. σταδιονίχης 123. στάσιμα 283 сл. σταφυλοδρόμοι 159. στεφανηφόροι 52. στεφανοφορία 102 πр. στέφη γαμήλια 242. στοά ποιχίλη 219. отоїхої 282 сл. στολή 214. στρόφιον 54. 214. στρώσις τῆς κλίνης 164. σύμβολα 185. 211 σύμβολοι ένόδιοι 186. συναγωγοί 239. συνθήματα 211. σύνοδοι (pex. οбщ.) 235.

σύνοδος 106.

συνοιχισμός 132.

συνωρίς 98. 101.

— πώλων 124.

— Γππων τελείων 101.124.
συρίττειν 295.
σύρμα 286.
συρτός πορφυροῦς 286.
συστήματα 278.
σφάγια 184.
σφαίρα 100.
σχήματα (ὀρχήσεως) 284.
σωμάτιον 287.

Ταινίαι 88. ταμίαι 59. 216. τάξεις 126. τέθριππον 101. τέλειοι (ἵπποι) 101. τελεστήριον 220. τελεταί 142. 155. 208. 216. 231. 233. τέλος 241. τέμενος 20, 25, 41, 221, τέρας 185. τέρατοσχοπεία 185. τεσσαραχοσταῖον 244. Τετραδισταί 237. τετραλογία 297. τεχνίται (οί περὶ τὸν Διόνυσον) 235. 307. τιάρα 286. τόπος (въ театрѣ) 264. τόπος βουλευτικός \ 264. 292. – ἐφηβικός τραγῆ 288. τράγοι 254. τραγωδία 254. τριάζειν 100. τρίγλη 86. τριετηρίς 106. 130. τριταγωνιστής 276. τριτοστάται 282.

Υδρανός 215. ύδροσπονδα 84. ύδροφόροι 60. ὕε, χύε 222. ύμεναιος 242. ύμνήτριαι 61. 95. ύμνητρίδες 95. ὅμνος 94. ὑμνφδοί 61. 95. ὑποζάχοροι 61. ὑποθέσεις 307. ὑποκόλπιον τοῦ χοροῦ 282.

τριττύα (τρίττοια) 91.

ύπόχρισις 275. ύποχριταί 275. ύπορχήματα 95.

Φαιδ(ρ)υνταί 61. 215. φαλλός 143. 255. φαρμαχοί 149. φήμαι 185. φθίνοντος μηνόξ ήμέραι 107. φθόνος θεών 7. φιάλη πενταπλή 138. φιαληφόροι 60. φιλάγαθοι 239. φοινικίς (ππατьθ) 286. φωνασχοί 280.

Χάος 231. χαριστήρια 91. χάσμα γης въ Лебадін 205. χειρίδες 286. χέρνιψ 88. χιτών ποδήρης 286. — χορταίος **н** др. 287. χλαμύδες 286. χλανίς ανθινή 288. χοαί 247. χόες 145 χοραγός 282. χορηγία 299 сл. χοροδιδάσκαλος 298. 300. χοροί χύχλιοι 95. 253. 282. τραγικοί 254. χορόν αἰτείν, διδόναι, λαμβάνειν 298. χορός τετράγωνος 282. χοροστάτης 282. χρησμοί 188. 231. χρησμολόγοι 179. χρηστήρια 188. χρόνος 231. χότροι 146. ушріоч (въ театрѣ) 264.

Ψαλίδες 265. ψῆφοι 199. ψυχομαντεΐα ψυχοπομπεΐα } 206.

'Ωιδεῖον 134. ὑμοθετεῖν 89. ὑραι ἰσημεριναί — καιρικαί \$ 109 ὅσχοι 138. ὑσχοφόρια 102, 138.

## ЗАМЪЧЕННЫЯ ОПЕЧАТКИ.

| Cmp.: | : Cm <sub>1</sub> | ora: | Напечатано:        | Должно быть:       |
|-------|-------------------|------|--------------------|--------------------|
| 7     | 25                | CB.  | помощниковъ;       | помощниковъ        |
| 7     | 26                | >    | δαίμονες           | δαίμονες;          |
| 62    | 5 и 6             | >    | Ce                 | De                 |
| 66    | 13                | >    | <b>V</b> ouielième | <b>V</b> ouillième |
| 83    | 16                | >    | άχυπνα             | ἄχαπνα             |
| 91    | 10                | >    | θεοξένια, `        | θεοξένια           |
| 97    | 5                 | CH.  | бото               | бою,               |
| 111   | 28-29             | CB.  | Fase ius           | Fase lius          |
| 116   | 6                 | >    | рому               | тому               |
| 117   | 4                 | CH.  | птемени            | племени.           |
| 129   | 7                 | CB.  | ίππχός             | ίππικός            |
| 149   | 1                 | CH.  | иінарнол           | По окончаніи       |
| 177   | 11                | >    | (0∂. 796)          | (O∂. IV, 796)      |
| 177   | 9                 | >    | (O∂. 13 cx.)       | (Od. VI, 13 ca.)   |
| 199   | 8                 | >    | Hythonis           | Pythonis           |
| 199   | 8                 | >    | Pildes             | Hildes             |
| 204   | 4                 | >    | HIOLOMES           | закалывали         |
| 220   | 10                | CB.  | <del>ű</del>       | <b>ω</b>           |
| 229   | 1                 | CH.  | извъстностью       | извъстностью.      |
| 233   | 17                | >    | пользовались       | пользовалось       |
| 242   | 17                | >    | ξεῦγος             | ζεῦγος             |
| 289   | 12                | CB.  | встрѣчаются        | встрачается        |
| 298   | 2                 | CH.  | TVMSTL             | IVMATЬ.            |